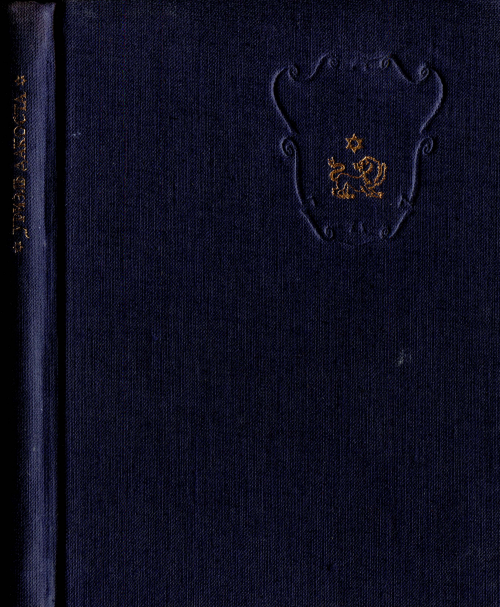


Уриэль Дакоста является значительнейшей исторической фагурой европейского масштаба, представляющей исключи гельный интерес для ранней истории атеизма. Место Дакосты не в переулках еврейского гетто и не в абстрактных высях борьбы с фанатизмом вообще, а на столбовой дороге от еврейской и христианской схоластики средневековья через рационализм и деизм XVII века к материализму и атеизму XVIII века. Это путь, вехами на котором являются, с одной стороны, Дж. Бруно, а с другой — Б. Спиноза. У. Дакоста не только подверг критике раввинскую традицию, но дошел до отрицания бессмертия души, а «отрицающий бессмертие души, - по словам самого У. Дакосты, недалек от отрипания бога».

> Цена Р. 3.— Переплет Р. 1.—





#### ПРЕДШЕСТВЕННИКИ И КЛАССИКИ АТЕИЗМА под общей редакцией И. К. ЛУППОЛА

### УРИЭЛЬ ДАКОСТА

[1585 (?) - 1640]

АСА DЕМІА москва — ленинград

#### УРИЭЛЬ ДАКОСТА

## О СМЕРТНОСТИ ДУШИ ПРИМЕР ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ЖИЗНИ

ВСТУПИТЕЛЬНАЯ СТАТЬЯ, РЕДАКЦИЯ И ПРИМЕЧАНИЯ

И. К. ЛУППОЛА ПЕРЕВОД

с. игнатова и

л. денисова

A C A D E M I A

#### URIEL DA COSTA

# SOBRE A MORTALIDADE DA ALMA DO HOMEM EXEMPLAR HUMANAE VITAE

Переплет и супер-обложка по рисункам Е. Я. Хигера

#### ОТ ИЗДАТЕЛЬСТВА

Предлагаемой вниманию читателя книгой издательство «Academia» полагает начало новой серии «Предшественники и классики атеизма».

О важности и необходимости всемерной пропаганды атеизма распространяться не приходится. Освобождение от всякого рода религиозных представлений и переживаний есть освобождение человечества от своего рода, по выражению В. И. Ленина, «духовной сивухи», от тех духовных цепей, которые приковывают человека к классовому обществу, от одного из орудий в руках господствующих классов для духовного подавления классов, эксплоатируемых в капиталистическом обществе.

В настоящее время, когда антирелигиозная работа в СССР, неразрывно связавшая свои задачи с задачами социалистического строительства, вступила уже в свою более ответственную и решительную стадию, необходимо не только вовлечение в эту работу широких трудящихся масс, но и значительное углубление всей постановки дела.

Одним из важнейших и серьезнейших путей такого углубления атеистической пропаганды является изучение всей истории и предистории атеизма, в частности по классическим литературным произведениям. Не даром В. И. Ленин настоятельно рекомендовал издавать переводы произведений французских атеистов XVIII века.

Ф. Энгельс когда-то писал, что материализм в связи с новыми открытиями в области естествознания при-

нимает новые формы. Подобно этому и атеизм в различные исторические эпохи принимал различные формы. Многие из них в настоящее время, конечно, уже не выдерживают критики с точки зрения современного атеизма, имеющего в качестве своей твердой базы дналектический материализм. Однако это нисколько не лишает подобных уже превзойденных форм атеизма их подчас исключительной исторической ценности.

Больше того, громадной исторической и литературной ценности материал сосредоточен иногда в произведениях, так сказать, предатеистической мысли, — когда те или иные мыслители и писатели в своих произведениях расшатывали лишь отдельные устои религиозной догмы, не выступая еще против нее в целом. Наконец, заслуживают пристального внимания те классические памятники литературы, авторы которых, не будучи сами атеистами, выводили в своих произведениях атеистов, или близких к ним мыслителей, и таким образом косвенно влагали в их уста речи, отражавшие атеистические умонастроения данной эпохи.

Исходя из этих соображений, издательство «Асаdemia» включает в серию «Предшественники и классики атеизма» — с соответствующими критическими предисловиями — как классические произведения ныне уже превзойденных форм атеистической и предатеистической мысли, так и произведения, дающие своим содержанием для истории атеизма большой материал, не нашедший в литературе, в силу цензурных и тому подобных причин, прямого выражения.

В силу специфической тематики, произведения, входящие в серию, не всегда относятся к тому, что называется изящной или художественной литературой; подчас это — теоретические рассуждения, трактаты, диалоги, но, как увидит читатель, это всегда — материал высокого литературного достоинства, отражающий стиль эпохи и характернейшие черты ее культуры.

Излишне добавлять, что подбор произведений, входящих в «интернациональную» по составу авторов-классиков серию «Предшественники и классики атеизма», предусматривает направленность их против всех исторически имевших место религий. В частности серия открывается поистине интернациональным классиком, неизвестным у нас в подлиннике, Уриэлем Дакостой, выступавшим в равной мере и против иудейства, и против христианства.

Academia

#### УРИЭЛЬ ДАКОСТА

Отрицающий бессмертие души пе далек от отрицания бога.

У. Дакоста. («Пример человеческой жизни»)

1

Имя Уриэля Дакосты <sup>1</sup> более или менее широко известно по одноименной пьесс Карла Гупкова, <sup>2</sup> до сих пор не сходящей с репертуара наших театров. Однако вряд ли мы ошибемся, если скажем, что подлинный Уриэль Дакоста, исторический про-

1 В русском языке, как впрочем и по-немецки и пофранцузски, укрепилась транскрипция Акоста. Эта транскрипция неправильна. Дошедшие до нас автографы дают совершенно четкое написание: da Costa. Таково оригинальное португальское начертание, источником которого является латинское de illa costa. Повод к начертанию Акоста дал латинский текст «Примера человеческой жизни», в котором стоит a Costa. Сохраняя португальское родовое имя, мы о нако приняли начертание Дакоста, так как написание да Коста было бы крайне непривычным и в русском тексте режущим глаз. Подобно этому по-русски пишут, например, Даламбер вместо д'Аламбер. Итти же на пропуск приставки (артикля) и писать Коста (как мы пишем, например, Ламеттри вместо буквального де ла Меттри) мы сочли нецелесообразным, так как это слишком бы противоречило установившемуся произношению и искажало бы родовое имя мыслителя, <sup>2</sup> Karl Gutzkow, Uriel Acosta, Leipzig 1847.

тотип героя Гуцкова, совершенно неизвестен читательской массе.

Отпюдь не упрекая здесь Гудкова, одного из тамантливейших представителей «Молодой Германип», в вольном обращении с фактами из жизни Дакосты 1 и допуская, что для спенического воплощения образа «саддукея из Амстердама», 2 каким, по существу, представлялся Гудкову Дакоста, необходима была романтическая история с Юдифью, мы должны отметить, что для читателя или зрителя остается совершенно неясным строй мыслей Дакосты, все его мировоззрение. Сам Дакоста говорит о себе:

> Я светочем мышленья осветил Догматику евреев, это зданье Старинное, в котором до сих пор

<sup>1</sup> Приведем только самые резкие несоответствия содержания драмы К. Гуцкова установленным историческим фактам. Действие драмы разыгрывается в Амстердаме в 1640 году. В это время Дакосте было не меньше 55 лет, между тем у Гуцкова он выглядит значительно моложе. По ряду данных (направленное против Дакосты сочинение Дасильвы, связанное с этим отлучение Дакосты, расстроившийся брак и др.) действие должно было быть отнесено к 1623 году, но после этого Дакоста прожил еще 17 лет!

Дакоста согласился итти на внешнее отречение от своих взглядов первый раз в 1633 году, во второй раз — в 1640 году, но мать его (ради которой, по Гуцкову, между прочим он решился на этот шаг) умерла еще в 1628 году.

Для своей драмы Гуцков хронологически объединил события из жизни Дакосты, относящиеся к 1623 и 1640 годам.

<sup>2</sup> Название новеллы К. Гудкова, написанной им за двенаддать лет до драмы: «Der Sadducäer von Amsterdam» (Soireen», 2 Theil, Frankfurt am M., 1835).

Основою служила смесь традиций С писанием священным, светских книг — С духовными. <sup>1</sup>

Дасильва у Гуцкова то называет Урпрля христианином: «Акоста, коль хочет он, имеет право звать себя христианипом», то — последователем Платона:

Нет, это невозможно! Священникам не выдашь ты его, Заблудшего; ты не имеешь права Ученика Платона выдать им!

Юдифь, напоминая Урпэлю об их встречах, выставляет его по меньшей мере каким-то естество-испытателем, чуть ли не алхимиком:

Вы приносили Диковинные стекла, вы сквозь них Показывали, как природа духу Покорствует, как много скрыто сил В простом кремне, в растении, в металле...

Наконец, Гупков заставляет в одном месте говорить Урирля Дакосту совсем по-гегелевски:

... ведь только в том, Что есть не я, в ином могу я видеть, Каков я сам, и понимать свое Отличие и собственную правду Распознавать. Иное — это символ Священнейший сомнения, а вера Питается сомнением.

Итак, критика еврейской догматики, христианство, платонизм, естествознание и гегелевская диалектика — таковы те лоскутки, из которых Гуцк в

<sup>1</sup> Все цитаты из «Уриэля Акосты» Гудкова приведены по переводу Н. Вейнберга, изд. «Безбожник», М., 1930.

шьет мпровоззренческую одежду своего Уриэля Не вдаваясь в эти философские детали, зритель или читатель Гуцкова как несколько десятков лет назад, так и теперь воспринимает Уриэля Дакосту или слишком узко — как несчастную жертву фанатических раввинов из Амстердама, — и тогда трагедия Уриэля превращается почти в семейную драму, — или слишком широко — как протест вобще против фанатизма и идейной деспотии вообще, — и тогда трагедия Дакосты, теряя всякие конкретно-исторические черты, превращается в абстрактную мелодраму сильного, но недостаточно сильного характера всех времен и стран, а потому не действительного никогда и нигде. Конечно, Гуцков писал свою трагедию в условиях Германии кануна револющии 1848 года, конечно, соответственным образом понимали ее тогдашние читатели, по эти реминисценции совершенно не обязательны для современного нам читателя.

не действительного никогда и нигде. Конечно, Гуцков писал свою трагедию в условиях Германии кануна революдии 1848 года, конечно, соответственным образом понимали ее тогдашние читатели, по эти ремишисдендии совершенно не обязательны для современного нам читателя. Межлу тем Уриэль Дакоста является значительнейшей исторической фигурой европейского масштаба, представляющей, мы бы сказали, исключительный интерес для исследователя — историка идей и мировоззрений, чтоб не сказать историка философии. Не даром еще при его жизни, да и после смерти, несколько еврейских мудрецов пытались опровергать его взгляды; не даром его трижды подвергали отлучению раввины; не даром имя его упоминали и о нем писали такие крупные мыслители, как Пьер Бейль, Вольтер, Гердер; 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> П. Бейль дал о Дакосте статью в своем «Историческом словаре» («Dictionnaire historique et critique», 1695). В этой статье Бейль привел выдержки из биографической части «Примера человеческой жизни», снабдив их

не даром проблема Дакоста — Спиноза является почти обязательной для всякого автора монографии о Спинозе; не случайно, наконец, что мировая научная литература насчитывает уже до ста книг и статей, посвященных Дакосте, и что литература эта растет вплоть до последнего десятилетия. Правда, в старой литературе имеется много домыслов и не оправдавших себя догадок; правда, обпаружены еще не все материалы и документы, относящиеся к его жизни и деятельности, -- но уж теперь можно сказать, что на фоне европейской истории фигура Уриэля Дакосты вырисовывается как гораздо более крупная и значительная, чем можно было думать даже на основании его собственной знаменитой автобиографпп — «Примера человеческой жизни».

замечаниями, в которых с типично бейлевской точки зрения скептика представил трагедию Дакосты как кон-

эрения скептика представил трагедию дакосты как кон-фликт между рассудком и откровением. Бейль еще от-носит дату смерти Дакосты к 1647 году. Вольтер кратко сообщает об экзекуции, совершен-ной над Дакостой в 1640 году, и об «издании» им «При-мера человеческой жизни». Для Вольтера Дакоста «покинул в Амстердаме пудаизм ради философии» и в авто-биографии объявляет, что «он — не иудей, не христианин, не магометанин, но поклонник бога» («Mélanges philoso-phiques, littéraires, historiques», Genève, 1771, vol. III, p. 374).

Гердер посвятил Дакосте две странички в своем пя-Терпер посвятил дакосте две странички в своем пятом сборнике «Иисем для распространения гуманизма» («Briefe zur Beförderung der Humanität», 5. Sammlung, Riga, 1795, S. 22 ff.). Останавливаясь на «Примере человеческой жизпи», он пишет: «Сколь приятен мне был Петрарка, столько горя навеял на меня У. Акоста в своей последней исповеди». Автобиография Дакосты дает Гердеру повод выступить с обычными для него идеями о веротерпимости и гуманности. К сожалению, до сих пор не обпаружено его послание 1616 года в Венецию к тамошней еврейской общине, в котором он впервые в тезисной форме подверг критике раввинскую традицию; равным образом неизвестна полностью его рукопись, навлекшая на него амстердамское малое отлучение 1623 года; очевидно, нацело была сожжена его единственная печатная книга 1624 года: «Исследование фарисейских традиций в сравнении с писанным законом»; не разыскан до сих пор текст большого отлучения, которому был подвергнут Урпэль Дакоста в 1633 году. Все эти материалы и документы, о фактическом в свое время существовании которых пам теперь доподлинно известно, конечно, дополнили бы в наших глазах образ мыслителя, однако в последние годы собирательными трудами Каролины Михаэлис де Васконселлос 1 и в особенности Карла Гебгардта по-

1 D. Carolina Michaelis de l'asconcelos, Uriel da Costa. Notas relativas à sua vida e às suas obras, напечатано в «Известиях Коимбрского университета» («Revista da Universidade de Coimbra», vol. VIII, Coimbra, 1922). В этих «Заметках о жизни и произведевиях» Дакосты К. Михаэлис после некоторых биографических экскурсов, впрочем не весьма глубоких, приводит in extenso несколько произведений, непосредственно относящихся дакосте, а также дошедшие до нас его собственные сочинения. Кроме того, Михаэлис впервые опубликованы некоторые документы, касающиеся жизни Дакосты в Португалии, дана (правда, с некоторыми погрешностями) синоптическая хронология жизни Дакосты и довольно полная библиография вплоть до 1922 года. (Экземпляр работы К. Михаэлис предоставил любезно в мое распоряжение лично профессор университета в Коимбре Joaquim de Carvalho. С. С. Игнатов выполнил необходимые переводы с португальского языка. Этим лицам приношу здесь свою благодарность).

ложено уже прочное основание для изучения Дакосты. Собственно говоря, научное исследование Дакосты только и может быть начато после опубликования К. Гебгардтом 1 собранных им важнейших документов.

Дошедшее до нас литературное наследство Уриэля Дакосты крайне невелико, количественно опо
ничтожно. Все оно исчернывается двумя пересказами его «Тезисов против традиции» (один на
еврейском языке в апологетическом сочинении
Леона Дамодена «Щит и тарч», другой на португальском языке в рукописных возражениях Дакосте Монсея Рафаэля Дагуйляра), тремя главами
из рукописи «Исследование фарисейских традиций», которые были приведены полностью в качестве объекта для опровержения взглядов Дакосты в «Трактате о бессмертии души» Самуэля
Дасильвы, да автобнографией самого Дакосты,
написанной им уже непосредственно перед самоубийством. Однако Дакоста принадлежит к числу
тех исторических личностей, значение которых
измеряется не количеством написанного, а тем,
ито, когда и как написано.
Несмотря на то, что им было создано всего три-

Несмотря на то, что им было создано всего тричетыре сочинения, из которых, как сказано, до нас дошли только крохи, Уриэль Дакоста предста-

¹ Книга К. Гебгардта «Die Schriften des Uriel da Costa mit Einleitung, Uebertragung und Regesten» («Bibliotheca Spinozana», tomus II, Amsterdam, 1922), представляет собою наиболее полное собрание всех материалов и документов, относящихся к жизни и произведениям Дакосты. Это собрание значительно полнее работы К. Михаэлис. Большинство приводимых нами во вступительной статье документов, рассеянных в нелоступных архивах Европы, взято из этих двух сборникав.

вляется в наших глазах большого значения симптоматической фигурой европейской истории мыс-ли. Он должен быть поставлен в ряду первых (ссли бы так можно было выразиться — «предпервых») людей нового времени.

бы так можно было выразиться — «предпервых») людей пового времени.

Вопреви господствовавшим в XVIII и даже в XIX веке взглядам, борьба Уриэля Дакосты не локализуется в рамках амстердамской еврейской общины в виде конфликта пекоего возродившегося «садлукея» с воскресшими «фарисеями». Вопреви сознательным или несознательным желаниям Гуцкова, образ Дакосты непригоден в качестве надвременного и надпространственного протестанта вообще. Настала пора предоставить Уриэлю Дакосте то место в истории, которое он должен занять по праву: место одного из передовых идеологов молодой буржуазии в ее борьбе с феодализмом, передовой пост в рядах радикальной и революдионной буржуазии XVII века, когда она только еще начинала свою борьбу за освобождение от религиозной идеологии средневековья.

Место Дакосты пе в узких извилистых переулках еврейского гетто и пе где-то в надзвездном туманном млечном пути, а на столбовой дороге от равным образом еврейской и христивнской схоластики средневековья через рацпонализм, патурализм и деизм семнадцатого века к материализму и атеизму века восемнадцатого. Это—путь, вехами на котором являются, с одной стороны, Джордано Бруно, — симптоматическая, почти символическая фигура, олицетворяющая мировозэрение птальянского, и через него всего европейского, Ренессанса, — и с другой — Бенедикт Спиноза, — завершение философского здания XVII века в Голландии

и через нее, как «образцовую капиталистическую страну XVII столетия», — всего европейского раннего буржуазного материализма и атеизма.

Уризль Дакоста не только подвергкритике пулейскую раввинскую традицию, по дошел до утверждения смертности души, т. е. до отрицания загробной жизни, а следовательно и до отрицания вечных наград и наказаний. Этим из рук религии, и притом безразлично еврейской, христнанской или магометанской, выбивался один из краеугольных вамией кампей.

камией.

Тезис об отрицании бессмертия души звучал, конечно, материалистически, и так и воспринимали его современники Дакосты, иудеп и христиане. Больше того, прав был Самуэль Дасильва, один из «опровергателей» Дакосты, паписавший в своем апологетическом трактате фразу, повторенную впоследствии самим Дакостой в автобиографии: «Отрицающий бессмертие души не далек от отрицания бога». Этим в условиях XVII века велик Уриэль Дакоста, этим должен он войти в историю атензма. псторию атензма.

псторию атензма.
Однако оденка Уриэля Дакосты как одного из молодых буржуазных идеологов в их борьбе с идеологией феодализма есть истина, оголенная от всех конкретных исторических условий. В том-то и дело, что живой Уриэль Дакоста дан нам в истории не в этом чистом, схематическом, так сказать, элементарно-упрощенном виде, а в чрезвычайно разносторонней конкретно-исторической перспективе, осложненной географическими, социально-историческими — классовыми и надиональными — и религиозными явлениями и процессами. Так, Уриэль Дакоста стоит на путях разви-

тия нового времени (XVII век) через так называемую эпоху Возрождения (XV и XVI века), культуру которой он впитал в себя, в столкновении этого нового времени с поз иним средневековьем (XII — XIV века) и еще более давней талмудической традищей. Так, в орбиту его жизни вовлечены и Пиренейский полуостров (Португалия), и северо-западное побережье Европы (Нидерланды), и Гамбург, и Венеция. Так, этот еврей по крови и португалец по происхождению, вобравший в себя ряд бытовых черт этих двух народов, живет среди голмандцев и впитывает в себя некоторые их черты. Так, далее, привезший с собой в Голландию традиции сефарди, прошедших через культуру южной Европы и Ренессанса, он сталкивается в Нидерландах с двухтысячелетней традицией ашкенази. Так, наконец, этот «повый христиании», марран, т. е. еврей, насильно обращенный в христианство, тяготеет первую половину своей жизни к вере отцов, для того чтобы едва ли не на второй день после обращения рваться из пудейства к натурализму, т. е., по существу, — из оков всякой религии. Немудрено, что в этих классовых, нациосивлыных, культурных и религнозных конфликтах Уриэль Дакоста, еще одиночка, выбившийся вперед своего класса и потому не поддержанный массой, погибает, оказываясь «гражданином грядущих поколений» — по крайней мере XVIII века. В этом сго трагедия, в этом тайна его сравнительной безвестности, в этом все его своеобразие.

Мы не поймем ни значения исторического места Дакосты, ни характера сыграшной им роли, если не будем постоянно иметь в виду основополагающего и всенаправляющего значения социально-

ркономических сдвигов и классовой принадлежности, определяющих Уриэля. Беда авторов всех исторических концепций Дакосты заключалась в том, что они брали или только узко-биографический, или только религиозный, или только национальный, или только чисто культурный, идеологический аспект жизни и деятельности Уриэля, игнорируя смену социально-экономических формаций, классовые сдвиги в европейском обществе, конкретный этап классовой борьбы. Поэтому все их концепции оставались в лучшем случае «культурно-историческими», а в худшем субъективно-исихологическими и во всяком случае идеалистическими, не научными. Они брали единичное, частное и превращали его во всеобщее. «Философский идеализм, — пишет Лении, — есть односмороннее, преувеличенное... развитие (раздувание, распухание) одной из черточек, сторои, граней познания в абсолют, оторванный от материи, от природы, обожествленный». В результате получалось «кривое зеркало», искажение облика исторического Дакосты.

Однако, с другой стороны, было бы непра-

однако, с другой стороны, было бы неправильно, противоречило бы конкретно-историческому методу диалектического материализма, если бы мы ограничились только общим, только тем, что определяет собою все, по определяет, по выражению Ф. Энгельса, «в последнем счете». Общее не существует вне единичного, вне особенного. Как говорит В. И. Лепин: «отдельное не существует ипаче, как в той связи, которая ведет к общему. Общее существует лишь в отдельном,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XII Ленинский сборник, стр. 326.

через отдельное. Всякое отдельное есть (так или иначе) общее. Всякое общее есть частичка или сторона или сущность отдельного. Всякое общее лишь приблизительно охватывает все отдельные предметы. Всякое отдельное не полно входит в общее и т. д. и т. д. Всякое отдельное тысячами переходов связано с другого рода отдельными (вещами, явлениями, процессами)». Поэтому задача наша при анализе литературного наследства Уризля Дакосты, так же как и всей его исторической роли, заключается в том, чтобы вскрыть общее в особенном и единичном, показать подлинный облик Дакосты, не упрощая его, имея в виду все его особенности, во всем их конкретно-историческом своеобразии.

9

Уризль Дакоста был родом из Португалии, где, как и в Испании, евреи жили уже на протяжении многих веков. В течение нескольких столетий на Пиренейском полуострове ислам разделял свое господство с христианством, и нужно сказать, что ислам был настроен к иудейству гораздо более терпимо, чем христианство. Расцвет еврейской средневековой философии, естествознания, литературы приходится как раз на эпоху Кордовского калифата. Положение евреев резко изменилось с установлением на Пиренейском полуострове власти христиан. Господствующее христианское (католическое) духовенство обрушилось на богатства и антихристианскую ученость евреев. Законно и без-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XII Лепинский Сборник, стр. 325.

законно их грабили, убивали, сжигали, прикрывая эти «христианнейшие» дела благим предлогом обращения пудеев в истинную веру. Уж с этого времени начинается пасильственное крещение евреев в католицизм. Высшей точки напряжения гонение на евреев достигло в 1492 году, когда был издан эдикт о полном изгнании нудеев. Оставаться в Испании, а с 1497 года и в Португалии, могли лишь те из них, которые принимали католическое веропсноведание. Это, конечно, не могло не привести к массовому лишь внешему приобщению к христианству. Так создался своеобразный искусственный гибрид национальности п религиозности — марраны, насильственно крещенные евреи, которые вечно находились под подозрением в неверии и в тайном пристрастии к нуданзму. Положение марранов в Испании и Португалии в течение всего XVI столетия — это сплошной мартиролог целого народа, «Изгнание, насильствен-

Положение марранов в Испании и Португалии в течение всего XVI столетия — это силошной мартиролог пелого народа, «Изгнание, насильственное крещение, смерть в самой отвратительной форме — от отчаяния, голода, чумы, огия, кораблекрушений, — все эти мучения вместе взятые довели число их с сотен тысяч почти до десятой доли». 1

Вместе с тем эдикт 1492 года в сильнейшей степени способствовал классовой диференциации среди марранов, — факт, на который не обращают виимания буржуазные историки. Если с Пирепейского полуострова по всем направлениям и главным образом на Восток, в Турцию, бежали, спасаясь от инквизиции, и богачи и беднота, то в насиженных в течение столетий гнездах остава-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Генрих Грец, История евреев от древнейших времен до настоящего, т. Х. Одесса 1908, стр. 3--4.

лась преимущественно сврейская буржуазия и буржуазная интеллигенция. Среди ужасов марранского бытия выживали опять-таки наиболее обеспеченные, которые могли подчас откупиться от инквизиции и в которых, как в крупных кредиторах, бывали заинтересованы власть имущие. В руках марранов сосредоточивалась оптовая торговля, марраны были банкирами, среди марранов было много врачей и представителей естественных наук. В Португалии, например, долгое время все врачебное и аптекарское дело было сосредоточено исключительно в руках марранов. Наряду с этой верхушкой много марранов работало в качестве ремесленников, в особенности в оружейных мастерских.

честве ремесленніков, в особенности в оружейных мастерских.

Тем не менее положение даже верхушки марранского населения было крайне тяжелым. В Испании они, по существу, были бесправны, и костры пиквизиции в особенности охотно принимали их в число своих жертв. Как бы тщательно ни выполняли они внешне христианские обряды, они всегда находились под подозрением тайного исповедания пудейства, а именно за это и посылала их на костер святая инквизиция.

Первый великий инквизитор Испании Фома Торквемада пронес свое имя кровавого палача через ряд столетий. В известном смысле история оказалась к нему несправедливой, ибо при втором великом инквизиторе, по имени Деца, жестокости усилились еще больше. Сохранилась запись одного из современников, которая гласит буквально следующее: «Архиепископ Севилы (Деца), Люцеро и Хуан дела Фуэпте (его сподвижники) онозорили все эти провинции. Их люди не уважают ни бога,

ни спреведливости; они крадут, убивают, бесчестят женщин и девушек, позоря этим религию. Вред и несчастье, причиненные гнусными слугами инквизиции моей стране, так велики, что должны повергнуть каждого в отчаяние». 1 Такой же разгул

повергнуть каждого в отчаяние». Такой же разгул инквизиции продолжался и при третьем великом инквизиторе, Ксименесс.

Немногим лучше было положение марранов и на родине Дакосты, в Португалии. Разница состояла лишь в том, что португальские правительственные круги были менес решительны, и те явления, которые в Испании наступили немедленно после эдикта 1492 года, в Португалии песколько задержались.

Королевский двор и господствующие круги Португалии, можно сказать, играли с марранами, как кошка с мышкой, применяя в то же время старое и испытанное средство абсолютизма — divide et impera (разделяй и властвуй).

еt ітрега (разделяй и властвуй).

При альтернативе изгнания или принятия католицизма король Манюэль обещал евреям, перешедшим в христианство, в течение двадцати лет не применять инквизиции. Это привело к тому, что «повохристиане» довольно свободно отправляли пудейский культ и что в Португалию потянулись марраны из Испании. Однако последняя принудила Манюэля в 1503 году издать закон, по которому ин один испанец не мог быть принят в Португалии без удостоверения в том, что ему не предъявлено обвинение в ереси.

Португальское правительство приняло более тонкие методы политики в отношении своих марра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Генрих Грец, ор. cit. стр. 179.

нов. С одной стороны, оно почти уравняло марранов со «старохристианами», предоставив им право заниматься всеми ремеслами, занимать различные должности, брать на откуп дерковные доходы, вступать в монашеские ордена и даже занимать высшие духовные должности. С другой стороны, оно натравливало на марранов темные массы и систематически проводировало еврейские погромы. С одной стороны, в 1512 году был издан декрет, который еще в течение шестнаддати лет освобождал марранов от ответственности за соблюдение обрядов еврейской религии, а с другой стороны, уже через несколько лет король повел переговоры с папой римским о введении в Португалии для марранов инквизиции.

С этого времени начинается применение новых методов в отношении марранов. И португальский двор и римская курия превращают марранскую буржуазию в дойную корову: в зависимости от того, сколько удается получить с них, политика становится то более свпреной, то несколько более мягкой. Этого своеобразия в положении еврейской буржуазии по сравнению с буржуазией христнанской не следует упускать из вида при рассмотрении развития борьбы молодой буржуазии с феодалами. нов. С одной стороны, опо почти уравняло марра-

с феодалами.

с феодалами.

Папская булла о введении инквизиции в Португалии была издана 17 декабря 1531 года. Через полтора года, 7 апреля 1533 года, последовало, — очевидно, после солидного взноса напской курии со стороны португальско-еврейской буржуазии, — поистипе отеческое разъяснение: марраны, как насильственно крещенные, «не могут считаться членами церкви, и осуждать их за ересь и от-

падение от деркви значит издеваться над справедливостью»; другое дело дети марранов. «Опи являются уже членами церкви, как добровольно вступившие в нее». Но, поскольку родители воснитывали их в духе иудаизма, к ним пе следует применять инквизиции; «списходительностью должно их удержать в лоне христианства». 1 Однако этот эдикт остался мертвой буквой, португальский двор не выполнял его, и инквизиция работала попрежнему. Так продолжалось до 1535 года, когда была издана новая булла, по существу, упразднявшая инквизиционные суды для марранов за их «отступничество и ересь». Эта игра продолжалась педолго, и меньше чем через год тот же папа Павел III 23 мая 1536 года вновь учредил инквизиционный трибунал в португальских владениях.

Политика выкачивания денег из рук марранской буржуазии цинично укрепилась на десятки лет. Периодически папа, получив солидный куш, давал марранам отпущение во всех еретических грехах, двери тюрем открывались и выпускали тысячи «новых христиан» на свободу. Марраны были припуждаемы к публичному отречению от пуданзма. После этой церемонии они считались уже истинными христианами и, стало-быть, за отпадение от него, за впадение в иудейство должны были подвергаться суду инквизиции вплоть до сожжения на кострах. Эта жестокая игра продолжалась обычно до очередной папской амнистии. Так было в 1547 году, так было в 1604 году, но пи разу не ставился вопрос о разрешении мар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Генрих Грец, ор. сіт. стр. 216.

ранам свободно покидать Португалию. И немудрено, так как выселение марранов нанесло бы сильнейший финансовый ущерб государству. Своими капиталами, своими торговыми связями, своими мануфактурами буржуа-марраны значительно увеличивали государственные доходы. Гораздо проще было обеспечить страхом инквизиции извлекаемые из них выгоды. Иное дело — эффект религнозный. Само собою разумеется, несмотря на ужасы инквизиции, марраны не становились хорошими христианами. Напротив, тяга к иудейству среди них только усиливалась. Все учащались случан тайного бегства марранов целыми семьями из Португалии. Никакие запрещения, прямые или косвенные, в виде запрещения покупать у марранов недвижимую собственность, не помогали. В особепности массовым явлением стало бегство марранов из Португалии после 1580 года, помогали. В осооенности массовым явлением стало бегство марранов из Португалии после 1580 года, когда Португалия была присоединена к Испании и португальским королем стал Филипп II Испанский. Тайная эмиграция продолжалась в начале XVII века, когда в числе других бежали из Португалии семейства Мигуэля Спинозы и Урпэля Дакосты.

Дакосты.
Итак, испано-португальская политика не приводила к желательной цели: марранская буржуазия, не имея возможности успешно вести борьбу с господствующим феодальным дворянством, как это было с христианской буржуазией в других странах, принимала все меры к тому, чтобы перестать быть для господствующих классов Испании и Португалии дойной коровой. Вместе с тем не давала эффекта и церковная инквизиция. Марраны оставались иудеями, и тяга в пудейству от като-

лицизма, который дарил их только кострами и тюрьмами, служила дополнительным мотивом к их эмиграции с Пиренейского полуострова.

В конце XVI и начале XVII века взоры марранской буржуазии в поисках повой родины обратились к Нидерлапдам. В чем причина этого? Нидерланды, семнадцать валлопских и фламандских провинций, удачно расположенных на северо-западном побережье Европы и достаточно мощных экономически уже в средние века, стали в особенности возвышаться в период великих географических открытий. Открытие Америки («Вестиндских» островов), открытие морского пути в Индию повлекло за собой значительное смещение экономических пентров на запад и северов индию повлекло за собой значительное смещение экономических дентров на запад и северозапад Европы. Средиземноморские пути сообщения, как основные торговые пути, сменились путями океаническими. Вместе с тем стало падать значение таких портов, как Генуя и Венеция; им на смену пришли на время Лиссабон и Опорто, а затем Антверпен и в особенности Амстердам. Сюда переместились крупнейшие итальянские фирмы, здесь стали основываться фирмы отечественные ственные.

ственные.

Наряду с международной морской торговлей стала быстро развиваться промышленность. Сукопные, шерстяные и полотняные мануфактуры стали работать на привозном сырье: шерсть привозилась из Англии и Испании. К этому присоединились весьма развитые рыболовные промыслы и сулостроение.

К середине XVI столетия в Нидерландах феодализм был уже почти повсеместно разложен. Средневековый пеховый строй быстро уступал

место мануфактурному способу производства; кре-постное право рухнуло, и классовая диференци-ация среди крестьян приводила к превращению одних в свободных арендаторов, а других — в ма-нуфактурных рабочих или батраков. Помещики превращались в получающих земельную ренту землевладельцев, и во главе всей этой социальной пирамиды победно шествовала индерландская буржуазия.

Между тем политическое положение нидерландских провинций не соответствовало этим эконо-

между тем политическое положение нидерландских провинций не соответствовало этим экопомическим процессам, по существу — процессу быстрого превращения Нидерландов в передовую капиталистическую страну.

Издавна Нидерландами владели бургундские герцоги, но в 1519 году Нидерланды оказались под властью Карла V, войдя составной частью в его империю паряду с Испанией и другими европейскими странами. При сыне Карла V Филиппе II (1556—1598) Нидерланды превратились в своеобразную европейскую колонию Испании со всеми прелестями объекта колониальной политики эпохи первоначального накопления.

Во второй половине XVI века Испания представляла собою печальное эрелище: два-три крупных торговых центра, которые вели океаническую колониальную торговлю, на фоне остальных запустевших городов; вне городов мало и плохо обработанная земля, в основном принадлежавшая крупнейшим владельцам латифундий из высшего дворянства; толны идальго — мелкого дворянства, разорнвшегося и ищущего счастья в королевском войске или в заморских колониях; наряду с этим многочисленная армия духовенства с громадными

монастырскими и церковными владеннями и, на-конец, сотни тысяч полунищих и нищих крестьян и ремесленников.

Жестоко эксплоатируя трудящихся и торговое население, феодальный абсолютизм Испании дошел население, феодальный абсолютизм Испании дошел до такого нажима налогового пресса, как знаменитая алькабала, т. е. взимание  $10^{\circ}/_{0}$  при всяком переходе товара из рук в руки. Когда и эта мера не привела ни к чему иному, кроме экономического краха страны, внимание господствующей клики устремилось на богатые и цветущие Нидерланды. Погрязшая в политике мононолий и дворянских привилегий Испания Филиппа II приступпла к жестокой эксилоатации этой своей европейской колонии.

Началось с того, что были установлены крупные вывозные пошлины на испанскую шерсть, без которой не могли работать индерландские мануфактуры. Колониальная торговля была объявлена монополией Испании, п это грозило панести испоправимый ущерб морской торговле Нидерландов. К этому присоединился и такой «внеэкономический» фактор, как введение инквизиции в Нидерландах, кишевших еретиками — кальвини-

Нидерландах, кишевших еретиками — кальвинистами.

Последнее обстоятельство создало привычную аберрацию у буржуазных историков XIX века. Вспыхнувшее в Индерландах восстание питерпретируется ими то как восстание против инквизиции, вызванное ее жестокостями, то как чисто национально-освободительное восстание. И здесь эти историки не видят борьбы двух экономических формаций — молодой капиталистической страны с новым буржуазным способом производ-

ства и старой «седой» страны феодального абсолютизма, — все той же борьбы молодой буржуазии с феодалами в условиях первой крупной буржуазной революции в Европе.

Эта борьба вступпла в свой решающий фазис, когда в 1569 году наместник Филиппа II, герцог Альба, потребовал от Нидерландов каждый сотый пфеиниг (т. е. 1%) единовременно со всех движимых и недвижимых имуществ, каждый двадцатый пфенпиг (т. е. 5%) с каждой сделки при продаже пфенниг (т. е. 5°/0) с каждой сделки при продаже земли и наконец то, что переполнило чашу терпения нидерландской буржуазии, и притом как крупной, так и мелкой, — каждый десятый пфенниг (т. е. 10°/0) при всяком переходе товара из рук в руки — алькабалу.

Мы не будем следить за всеми перипетиями борьбы индерландской буржуазии с Испанией. Лостаточно папоминть известные факты: в 1579

лостаточно напоминть известные факты: в 1579 году семь северных индерландских провинций заключили так называемую Утрехтскую унию, и в 1588 году, когда была разбита «Непобедимал армада» — флот, отправленный Филиппом против Англии, помогавшей Нидерландам, они оказались уже, по существу, независимым государством с буржуазпей в качестве господствующего класса. Десять же южных провинций остались еще под гнетом Испании.

гнетом испании. «Сосдиненные Нидерланды», — или, в обычном наименовании, по названию наиболее важной провинции, Голландия, — продолжали еще несколько десятилетий вести войну с Испанией. И было за что: голланды забирали колониальные товары из Ост и Вест-Индии в Португалии, в Лиссабоне. Когда же Филипп II захватил в 1580 году Пор-

тугалию, он закрыл доступ в Лиссабон индерландским судам. Нидерланды вновь оказались перед серьезной экономической угрозой. Правда, это привело к важным для иих последствиям: в 1602 году в Нидерландах была основана собственная Остиндская торговая компания, а в 1621 году аналогичная Вестиндская торговая компания — две своеобразных военно-торговых колониальных организации. Так, еще педавно испанская европейская колония или полуколония, — Голландия сама становится усилиями пришедшей к власти буржуазии мощной колониальной державой. Признание индерландских колоний и было важнейшим условием заключения мира с Испанией.

Истощенная войной, потерявшая семь индерландских провинций и часть колоний, отброшенная экономически далеко назад, Испания выпуждена была принять это условие и в 1648 году заключить с Соединенными Нидерландами так чазываемый Мюнстерский мпр. Нидерланды формально были признаны независимым государством, фактически к этому времени опи стали уже передовой капиталистической страной XVII века, как назвал их К. Маркс.

Можно ли сказать, что голландская буржуазия вела классовую больбу то и ко в одном перевова

как назвал их К. Маркс.
Можно ли сказать, что голландская буржуазия вела классовую борьбу только в одном направлении — с испано-португальской феодальной аристократией? Конечно, нет. Нельзя забывать, что молодая голландская буржуазия быстро усвоила эксплоататорские прелести жестокой колониальной политики, что свое благоденствие она построила на угнетении народной массы — работников мапуфактур, мелких ремесленников и подмастерьсв, наконец, массы объединенных в общины крестьяи.

Однако мы не должны терять из вида историческую перспективу. Передовым, шедшим и только еще пришедшим к власти классом (притом еще не разделавшимся со своим основным врагом — феодализмом), классом, выковывающим уже свою идеологию, была именно буржуазия. Отсюда впервые в Европе ряд типично буржуазных «свобод»: освобождение крестьян от крепостной зависимости, религиозная териимость и известное религиозное свободомыслие, еще совершенно нетериимое в соседних странах, сравнительная свобода печати и, наконец, пышный расцвет науки, искусства, философии. ства, философии.

печати и, пакопед, пышный расцвет науки, пскусства, философии.

Чтобы представить размах развития науки в Нидерландах той эпохи, как бы второй после птальянского Ренессанса взлет научных открытий и техинческих изобретений, достаточно будет напоминть ряд фактов: около 1590 года шлифовальщик стекол Захарий Япсен изобрел сложный микроскон; Иогани Липперсгей, фабрикант очков, изобрел телескои в его первоначальном, догалилеевском, устройстве; Стевин (1548—1620) дал ряд исследований по механике жидкостей; знаменитый Ван-Гельмонт (1577—1644) провел ряд выдающихся работ но химии, между прочим ввел в науку понятие газа; не менее знаменитый своими работами в области механики и оптики Гюйгенс (1629—1695) открыл кольца Сатурна, дал теорию маятника и изобрел часы с маятником; Ян Сваммердам подвизался в области зоотомии; Левенгук сделал ряд микроскопических открытий и между прочим открыл ппфузории.

Голландская живопись той эпохи по справедливости считается классической. Еще сильная в

птальянском Возрождении, религиозная тематика в Голландии почти сходит на-нет. Обыденный буржуазный быт, сцены повседневной уличной и домашней жизни — такова тематика голландской живописи середины XVII века. Жанровые сюдомашней жизни — такова тематика голландской живописи середины XVII века. Жанровые сюжеты отражают зажиточную торговую буржуазию, на лицах и во всем облике персонажей портретов лежит печать благополучия и уверенности в завтрашнем дне. Таково большинство портретов Франса Гальса (1623—1669). Герард Терборх (1617—1681) дает простые, реалистические, без всякого пенхологизма картины буржуазного быта «Бокал лимонада», «Письмо», «Урок музыки»). Особенно выпукло подчеркивают всю сущность буржуазного уклада, повседневную жизнь в доме Питер де Хох (1629—1684) и Габриэль Метсю (1630—1667).

И наконец философия. Голландия, с се буржуазным режимом, в окружении феодальных и полуфеодальных стран представляла в течение нескольких десятилетий счастливый остров для радикальной философской мысли, для вольнодумной идеологии. Не случайно, что именно сюда в своеобразную философскую эмиграцию приехал из Франции Декарт. Здесь его учеником и одно время другом, Леруа, были сделаны первые материалистические выводы из картезнанской философии, и притом на специфически философском языке,—весьма близкие к выводам Дакосты. Здесь, наконец, была создана величественная и гениальная спетама Симиоги.

нец, была создана величественная и гениальная система Спинозы.

В письме к одному из своих корреспоидентов, Бальзаку, Декарт так описывает условия своей жизни в Голландии: «Советую выбрать ващим

убежищем Амстердам и предпочесть его не только всем капуцинским и картезнанским монастырям, но и красивейшим местам Франции и Италии... В большом городе, где я живу, кроме меня нет человека, не занятого торговлей; каждый так озабочен наживой, что я мог бы всю жизнь прожить инкем не замеченный. Каждый день прогуливаюсь среди толкотни многолюдного населения с такой же свободой и спокойствием, как вы в ваших же свободой и спокойствием, как вы в ваших аллеях. Вам приятно видеть, какие зреют плоды в ваших фруктовых садах, и чувствовать себя среди пзобилия. Думаете ли вы, что менее приятно видеть приходящие корабли, обильно несущие все, что производит Индия, все, что редко в Европе? В какой другой стране можно паслаждаться такою полной свободой; где можно спать так спокойно; где была бы всегда готова вооружениая сила, исключительно назначенная для вашего охранения; где были бы менее известны заключения в тюрьму, измены, клевета, и где более сохранились бы остатки невипности наших предков?» 1

в этом своем письме, однако, Декарт правлишь отчасти. Он верно схватил буржуазный и буржуазно-прогрессивный стиль Амстердама первой половниы XVII века; он правильно подметил торговый и торгашеский дух амстердамской крупной, средней и мелкой буржуазии; он прав даже в том, что в Амстердаме спокойно и привольно жилось всем тем, кто был доволен господствующими отношениями, бытом и идеологией. Но он не прав во всем остальном. В Амстердаме не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н. А. Любимов, Философия Декарта, СПв. 1886, стр. 100 –101.

было свободно, в Амстердаме не спалось спокойно всем тем, кто, псходя из тех же буржуазпо-радикальных принципов, что и отцы Голмандской республики, хотел итти дальше по революдионно-идеологическому пути. В отношении таких мыслителей и продветала клевета, и была готова вооруженная сила, и даже были известны заключения в тюрьму. Травля и преследования Апри Леруа уже свидетельствуют об этом. Личная судьба Уриэля Дакосты говорит об этом еще более краспоречиво. В том-то и дело, что пришедшая к власти буржуазия уже ставила границы развитию своей собственной идеологии. Всякий, кто от достигнутого и дозволенного хотел итти дальше, встречал грозный окрик, его одергивали, на него обрушивались всей тяжестью физической и духовной власти. Это, конечно, не грозило Декарту, тонкому метафизику, искусно элиминировавшему бога в физике, по почтительно оставившему его в своей метафизике вместе с субстанциальной душой, но это уже было хорошо известно христианину А. Леруа, осмелившемуся объявить душу, это, наконец, ночувствовал, — правда, в несколько иной форме, на что были свои причины, — Б. Спиноза. В таких случаях официальное вероисповедание — христианство или пудейство — принципиально не играло роли, а обусловливало лишь своеобразные формы экзекуции. На фоне сказанного уже вполне попятна тяга марранов из пропахшей кровью инквизиции Испании и Португалии в Соединенные Нидерланды. Оттуда, где угрожала опасность не только ко-

шельку, но и жизни, дорога вела всюду, где была сколько-пибудь обеспечена жизпь и где предоставлялась инициатива кошельку. Но вдвойне заманчивой для марранской буржуазии была та страпа, где не только предоставлялась широкая инпциатива кошельку и открывались перед пим крайне заманчивые перспективы, по и кошелек ставился превыше всего настолько, что христианские глаза закрывались или смотрели сквозь пальцы на принадлежность к другой религии, лишь бы был «страх божий», лишь бы не было бесстрашного безбожия, — последнее, копечно, не прощалось. Первые отдельные, единичные поселения евреев в Нидерландах известны с давнего времени, но эти поселения не имели сколько-инбудь массового закопомерного характера. Об иммиграции евреев в Голландию, как об определенном историческом продессе, можно говорить лишь с конца XVI века. Именно с этого времени начинается переселение евреев делыми семьями из Испании и Португалии.

Относительно экономического стимула, которым руководствовались господствующие круги Голландии при допущении этих своего рода беженцев, согласны все историки, даже идеалисты. Равным образом все они признают экономический эффект для Голландии от иммиграции марранской буржуазии. Так, автор многотомной истории евреев Г. Гред пишет: «Голландия извлекла громадную пользу от переселившихся туда евреем... Ожесточенные опустошительные войны разорили страну, и потому капиталы, привезенные марранами в Амстердам, пришлись весьма кстати и были очень полезны всей стране. Гол-

ландцы только потому и могли положить начало своему величню, что вырвали торговлю с Индией из рук португальцев, соединенных с Испанией... Несомиенно, что только марранские капиталы сделали возможным основание огромных заморских обществ и спаряжение торговых экспедиций, в которых приняли деятельное участие и португальские евреи». 1

и португальские евреи». <sup>1</sup>
Автор монографии о Б. Спинозе В. Болин высказывается в том же смысле. В Нидерландах свобода евреев «была ограждена не столько религиозной теринмостью, сколько благоразумным расчетом на привезенные ими с собою богатства и на их многочисленные торговые связи». <sup>2</sup>
Наконец, новейший неутомимый собиратель материалов, относящихся к жизни и идейному кругу У. Дакосты, К. Гебгардт, в числе трех мотивов бегства евреев именно в Нидерланды указывает следующее: «Страна, которую оставили эти марраны, Испанская империя, была на пороге уничтожения своей торговли через монополии и привилегии аристократии, в то время как кальвинизм в Нидерландах, поощряя активность, создал для инициативы купца новую торговую импедля инициативы купца новую торговую империю... Интересы эмигрировавших португальцев совпадали с интересами поднимающегося и растущего торгового города [Амстердама. — И. Л.]». В этом отношении мы имеем и несколько на-

ивный, по исторически правдоподобный рассказ, отпосящийся еще к пачалу XVIII века. Ури, сыи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Г. Грец, ор. сіt., т. XI, стр. 406 <sup>2</sup> Б. Болин, Спиноза, СПб. 1899, стр. 23. <sup>3</sup> С. Gebhardt, Die Schriften des Uriel da Costa, S. XXVII.

Арона га Леви, сына раввина Моисея Ури-Леви, писал 2 декабря 1710 года со слов своего деда о том, как тот уговаривал бургомистров, что если разрешить евреям из Португалии проживать в Амстердаме, то они выдвинут город на первое место по торговле, потому что эти люди имеют с собой большие капиталы.

место по торговле, потому что эти люди имеют с собой большие капиталы.

Действительно марраны открывали банки, вкладывали свои капиталы в торговые и промышленные предприятия. При их значительной финансовой поддержке были основаны знаменитые голландские Вестиндская и Остиндская компании.

В 1598 году в Амстердаме уже создалась первая марранская пудейская община, построившая первую синагогу Бет-Якоб. После этого иммиграция евреев стала быстро возрастать. Моисей Ури принял в пудейство 248 марранов. Синагога Бет-Якоб не могла уже вместить всех молящихся, и в 1608 году была основана вторая синагога с общиной вокруг нее — Неве-Иналом. Еще через десять лет евреп основали третью общину с спнагогой Бет-Израрль. Все они слились в 1639 году в единую общину, построившую новое большое здание синагоги, Талмул-тору, с специальной духовной школой при ней.

Еврейская община имела известное самоуправление. Важные дела решались на общих собраниях избранного членами общины правления — махамад и раввината. Религнозные вопросы решались одними раввинами — «мудредами» (хахамы), решения которых были обязательны для всех. Во внутренних делах еврейской общины голландские власти предоставили полную свободу действия правлению, совету и коллегии раввинов. И нужно

сказать, что последние весьма не стеснялись в паложении духовных взысканий на членов общины.

щины.

При рассмотрении истории еврейской общины в Амстердаме пужно иметь в виду следующее важное обстоятельство, сыгравшее большую роль и в личной жизии У. Дакосты. Испанские и португальские марраны, в особенности второе и третье поколение после эдикта 1492 года, прошли не только через насильственно навязанный католицизм, но и через всю культуру южноевропейского Ренессанса. По своему соднальному положению это были, как нами уже не раз полчеркивалось, буржуа, — образованные буржуа XVI века. Они знали испанский или португальский язык, многие из них, пройдя через университеты, знали тогдашний научный язык — латинский, по не знали языка еврейского. Эти сефарди, как их называют, чтобы оттенить указываемые нами черты, давно уже оторвались от восточной нудейской традиции. Некоторые из них были идальго, носили дворянские титулы. Таким еврейским дворянином по своему официальному положению был и У. Дакоста. В своей автобнографии он, например, пишет, что у отда в коположению был и У. Дакоста. В своей автобио-графии он, например, пишет, что у отца в ко-нюшие стоял благородный испанский конь для верховой езды, в чем отец был очень опытен. Всем этим марраны значительно отличались от тогдашней еврейской массы восточных стран Европы. Иммигрируя в Голландию, марраны-сефарди создавали там своеобразный буржуаз-ный патрициат.

Между тем в Амстердаме они встречались с евреями, воспитанными на тысячелетней рав-

винской традиции, с евреями, стоящими значительно ниже их по своему экономическому и культурному уровню, по зато правоверными пуделями. И вот, принимая пудейство, переходя от насильственно навязанного им христианства вновь к вере предков, марраны понадали в известную духовную зависимость от этих восточных правоверных и в догме и в ритуалах ашкенази. Из них вербовались первые раввины амстердамской общины; они приглашали новых раввинов, прославленных своей раввинской твердостью. Так был приглашен из Феда Исаак Узпель, так был приглашен из Салоник Иосиф Пардо.

Внутри молодой еврейской общины уже готовились на этой почве конфликты. Они стали пензбежными когла вслед за пензискими и портустанием.

Внутри молодой еврейской общины уже готовились на этой почве конфликты. Они стали неизбежными, когда вслед за испанскими и португальскими евреями в Голландию потянулись евреи польские и немецкие, официально допущенные, правда, лишь в 1639 году. Тот же Ури, внук первого раввина Монсея Ури, в 1710 году писал: «Когда немецкие и польские евреи услышали, что здесь [в Амстердаме. — И. Л.] проживают испанские и португальские евреи, приехали сейчас же и они на поселение и получили себе всякие полномочия и по сейдень». <sup>1</sup> Эти восточные евреи приносили с собой правоверную раввинскую традицию, идеи каббалы, эманационное учение о боге средних веков, а главное, мелочный религиозный и бытовой ритуал, многие детали которого были уже совершенно чуждыми и непонятными для марранов. Стремясь проникнуть в психологическую структуру марранов и вместе с

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приведено у С. Gebhardt, S. XV.

тем осмыслить назревавние конфликты, К. Геб-гардт пишет: «Марран — это католик без веры и иудей без знания, но все же нудей по своей воле»; их западная «научность XVII века встретила ре-лигиозную форму XV века». «Наука оказалась против традиции, философия против каббалы». <sup>1</sup>

против традиции, философия против каобалы». 1

Первые десятилетия существования амстердамской общины полны таких глухих конфликтов. Дошедшие до пашего времени документы свидетельствуют о значительной агрессии пудейского религиозного фанатизма, обрушивающейся на идейное и бытовое «вольнодумство» пренмущественно в сефардистских кругах. В специальной национальной и религиозной оболочке перед нами по своему общественно-идеологическому значению те же процессы, которые известны в эту эпоху и в христианском мире.

Воинственный поборник пудейства Исаак Оробно де Кастро в 1660 году в послапни к одному отошедшему от веры еврею писал, что одни марраны хотят стать правоверными нудеями и с помощью раввинов станут ими, «другие же приходят к иудейству, изучив в идолоноклонстве [т. е. в христианстве. — И. Л.] некоторые светские науки: логику, философию, метафизику и медицину. Эти пребывают не менее певежественными в законе божнем, чем первые, но, полные тщеславия, высокомерия и чванства, убежденные, что они во всех вопросах основательно обучены... думают, что все знают... Их тщеславие и высокомерие не позволяют им принять учение, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid., S. XXIII.

выйти из невежества. Они мнят, что потеряют доверие как ученые, если позволят обучать себя тем, которые являются действительно учеными в священном закопе... они противоречат тому, чего они не понимают, хотя все истинно, все свято, все божественно... их высокомерие растет и в равной мере с ним их неблагочестие, вместе с которыми в течение короткого времени они падают в пропасть отступничества и еретичества». 1

ства». 1
Процесс улаживания внутри еврейской общины этих конфликтов представляет собою своеобразную картину. Между более богатыми, но более легкомысленными в отношении соблюдения ритуалов и бытовых обычаев бывшими марранами, с одной стороны, и более бедными, но более религиозно узкими и идущими на поволу у раввинов ашкенази, с другой стороны, намечался и устанавливался компромисс: в общественных делах общины верховодили и заправляли натриции, воздействуя на массу финансовыми взносами на дела призрения и прочие «богоугодные» организации; в делах же собственно дерковно-религиозных они уступали раввинам и фанатически настроенным их приверженцам из массы ашкенази.

Общая линия развития амстердамской общины и ила в религиозных вопросах в направлении поглощения марранов устоями раввинизма. Через какую-инбуль сотию лет марраны исчезли в процессе этого «ашкеназирования». В первые же десятилетия, когда вопрос касался того или иного бытового проступка, не имеющего под собой илей-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приведено у С. Gebhardt, SS. XX—XXI.

пого «еретического» базиса, дело сходило с рук сравнительно легко, но если вопрос шел о нанадении на устои религии, как это было с У. Дакостой, пощады не было, и жертва должна была рано или поздно пасть. В таких случаях буржуа-сефарди трогательно объединялись с раввинами-ашкенази, и раввинский фанатизм лишь дополился католически-инквизиционными реминисценциями бывших марранов. Они преследовали их самих в Португалии. И если в католической деркви применялось отлучение и изгнание из общины верующих, то этому соответствовало и нудейское отлучение — херем. Существовали две категории такого отлучения: малое, сравнительно мягкое, ограниченное сроком, и большое, торжественное, с церемонией, причем большое отлучение означало полное изгнание, исключение из всякого рода общения с членами общины. В условиях жизни евреев в Голландии это приводило не только к моральному ущербу, но и к полному финансово-экономическому, хозяйственному разгрому. Большое отлучение сопровождалось преданием светэкономическому, хозяйственному разгрому. Большое отлучение сопровождалось предавием светскому правосудию. Последнее находилось в руках христианских голландских властей. Если «еретик» оказывался не просто отщепением от пудейства, но безбожником, одинаково опасным и для христианства, то это светское правосудие или прибавляло свою долю ударов жертве фанатизма и религии, или спокойно созерцало расправу раввинов с таким «еретиком». Оба эти метода тактики были применены по отношении к У. Дакосте. сте.

3

Год рождения Уриэля Дакосты точно не установлен до сих нор. Во всяком случае ясно, что он умер не столь молодым, как это представлено у К. Гудкова, и что дату его рождения нужно отнести к более раннему времени, чем это преднолагали исследователи до сих нор, в том числе и К. Гебгардт, утвердительно относящий рождение Дакосты к 1585 году. 1 Гебгардт указывает этот год на том основании, что сохранился ранний университетский матрикул Дакосты от 1604 года, однако розысками К. Михаэлис теперь обнаружен самый первый матрикул Дакосты, от 1600 года. По методу исчисления Гебгардта, таким образом год рождения Дакосты следует отнести к 1581 году (так и делает К. Михаэлие), но в ту эпоху бывали нередки случаи поступления в университет и шестнадцати лет. Чтобы избежать догадок, которые, видимо, все равно не могут уж быть проверены, следует сказать, что Лакоста родился между 1580 и 1585 годами.

избежать догадов, которые, видимо, все равно не могут уж быть проверены, следует сказать, что Дакоста родплся между 1580 и 1585 годами.
Отец его Бенто Дакоста принадлежал к еврейскому зажиточному дворянству и был, видимо, истинным марраном, так как католицизм его не подвергался сомнению. Больше того, своего сына, в христианстве Габриэля, он направил в университет в Коимбру для изучения канонического

Пз различных предположений относительно даты рождения Дакосты укажем здесь некоторые: Г. Грец, ор. cit., т. XI, стр. 116,—okoлo 1590 г.; Dr. W. Volkmann, Uriel Acosta, eine Skizze, Breslau 1893,—1590 г.; К. Меільма, Spinoza und sein Kreis, Berlin 1909,—между 1585 г. и 1588 г.; К. Michaelis, ор. cit.,—1581 г. (с вопросительным знаком).

права, куда Габрирль и поступил в 1600 году. Одпако уже в феврале 1601 года он возвратился в Опорто к отду вследствие эпидемии чумы, разразившейся на всем Пиренейском полуострове.

В эти годы, как пишет сам Дакоста в своей автобнографии, он впервые стал сомпеваться в загробной жизии, задумываясь над проблемой спасения души по учению христианской деркви. Но, видимо, эти сомнения были тогда не так глубоки или были заглушены католической логматикой, потому что в 1604 году он вернулся в Конмбру, вновь поступил в университет и продолжал изучение канопического права. В 1608 году, после университета, он вернулся в Опорто и занял должность казначея (или ризничего) в орденской деркви. Вскоре отец умер, и Габрирль, как старший из сыновей, стал главой семьи.

В эти годы его вновь стали одолевать религиозные сомнения. От изучения евангелия он перешел к встхому завету, которому, как он шинет, «верпли и пуден и христиане». Дело кончилось тем, что он твердо решил принять пудейство. Мы говорили уже о том, чем это грозило для маррана в Португалии, тем более что Дакоста с своем решении убедил всю семью. Выход был один — тайно бежать из Португалии. Дакоста так и сделал. Он отказался от дерковной должности, тайно продал дом, тайно нанял корабль и бежал на нем в Голландню вместе с матерью, четырьмя братьями и сестрой. Несомисино, такой поступок свидетельствует о большой смелости и силе воли Дакосты. Было это между 1612 и 1616 голами. Сейчас же по прибытии в Амстердам вся семья с соблюдением всех формальностей приняла пу-

действо. В ближайший же год Дакоста, приняв-ший еврейское имя Уриэля, женился. О жене его не известно абсолютно инчего, кроме того, что звали ее Саррой и что она умерла в декабре 1622 года.

1622 года.

Материальное положение семын было не плохим. Известно, что один из братьев Дакосты был
совладельцем банка в Гамбурге. Есть данные полагать, что и сам Уриэль был причастен к банковским кругам Амстердама. По своим финансовым
делам он также иногда ездил в Гамбург.

Розысками З. Зелигмана теперь уже совершенно
точно установлено, что первое письменное выступление У Дакосты относится к его недолговременному пребыванию в Гамбурге, в 1616 году. 1
Дело в том, что в «Примере человеческой жизни»
долгое время оставалось непонятным одно место,
в котором он пишет: «Немного дней спустя [по
прибытии в Амстердам. — И. Л.] я узнал, что
правы и порядки иудеев нисколько не соответствуют предписаниям Моисея... Поэтому я не мог
воздержаться, — думал этим даже угодить богу, —
от свободной защиты закона... Они [«фарисеи» —
И. Л.] никоим образом не могли потериеть, чтобы
я отступал от них [«установлений проклятых
фарисесв». — И. Л.] даже в мелочах, и требовали,
чтобы я во всем шел по их следам. Мало того,
они угрожали мне исключением из общины и они угрожали мие исключением из общины и иолным отлучением... Я решил лучше все перенести, по остаться при своем мнении. И так я был отлучен ими от всякого общения...» Непо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Seligman в реценяни на книгу Мендиш душ Ремедьуш «Zeitschrift für Hebräische Bibliographie», Frankfurt am M. 1911, XV. Jg, SS. 41—43.

нятным это место оставалось потому, что о рукописной книге, критике се со стороны Дасильвы и отлучении 1623 года Дакоста говорит в своей автобиографии несколько дальше. 

Ныне, повторяем, это место легко расшифровывается. В данном случае налицо пе часто встречающаяся «вольность» мемуариста, а верная передача исторического факта, лишь без вполне понятных в автобиографии точных указаний дат и документов.

и документов.

Именно из Гамбурга направил У. Дакоста в Венецию, где была тогда авторитетная в международных еврейских кругах община, письмо с тезисами против «предания», т. е. еврейской раввинской изустной традиции. Содержание этих тезисов не представляет сколько-нибудь значительного общего интереса. Это — лишь первый отправной шаг «ереси» Дакосты. Дакоста в них еще полностью иудей, лишь начинающий подвергать рациональной критике раввинские установления. Как к рационалистической «ереси» внутри иудейства и должны мы к ним относиться. Не тезисы эти пережили Дакосту, а, наоборот, Дакоста, как мыслитель, вышедший уже за пределы религиозного мышления, пережил их.

Содержание тезисов сводится к десяти или одиннадцати пунктам или вопросам. Дакоста возражает против установления омолитвенных ремнях или тесьмах, против способа, которым производится обрезание, против установления восьми дней пасхи вместо семи, против замены принципа «око за око, зуб за зуб» денежными штра-

<sup>1</sup> Лаже К. Михаэлис не знает о письме Дакосты в Венецию.

<sup>4</sup> У. Дакоста

фами, против еще некоторых мелких раввинских установлений и, в конечном счете, против учреждения и практики какого-либо изустного религнозного закона, кроме писанного, данного Монсеем. В этом суть той стадии религнозной эмансинации у Дакосты, на которой он находился в 1616 году, т. е. никак не позже, чем через год (сам Дакоста иншет: «немного дней спустя») после принятия им иудейства. Однако, подчеркиваем, в тезисах Дакосты можно усмотреть лишь лочытку, — которая, как начало, встречается в истории у многих религиозных вольнодумцев, — так называемого «очищения» той или иной религии от позднейших наслоений и восстановления ее в се первоначальной «чистоте». Это еще — рационалистическая «сресь», вернее, критика внутри религии, — не более.

три религии, — не более.

Но и в этой критике венецианские раввины усмотрели уже подрыв твердыни религиозного учения. Раввин Леон Дамодена, сам впоследствии обвиненный в ереси, отправил специальное послание «начальникам святой общины в Гамбурге отпосительно одного еретика». В этом послании он писал: «К нашему большому огорчению, мы услышали, что в одном человеке из вашей общины восстал злой дух, который мутит его рассудок, так что он говорит ложное против устного учения и против слов наших мудрецов. Что думает этот садлукей, 1 последователь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Саддуке и — представители духовной аристократии в пудейском государстве. По свидетельству римского историка Иосноа Флавия, саддукей отрицали бессмертие души и награды и наказания после смерти. В последующем саддукей признавали лишь писанный закон, отрицая дальнейшее образование его в изустном предании.

Боэта <sup>1</sup> или караим, <sup>2</sup> — мы не знаем. Достаточно сказать, что он совершенный эпикуреец и отрицатель бога, так как он с наглым видом выступает против слов наших раввинов, на которых твердо основан дом Израиля повсюду, где находятся рассеянными израильтяне. В его словах, которые он сюда направил в письменной форме, мы услы-шали много глупостей и возражений, без осно-ваний и доказательств, против того, что приходит ему на ум, — глупостей, которым уже были противопоставлены надлежащие ответы, так как истина говорит от земли. <sup>3</sup> И вот мы должны сообщить вашему достопочтенству следующее: если верпется он к здравому рассудку и успоко-ится, как только этп справедливые и хорошие ответы достигнут его, и признает истину, то хорошо. Но если пребудет он в своей строптивости и останется упрямым и далее, то отлучаем мы его уже с настоящего времени во имя бога Израиля, изгоняем, проклинаем его и всякого его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Боэт (Boethus)—древие-еврейский «еретик», взгляды которого, по наличным смутным данным, были близки к учению Цадока, едва ли не легендарного основоположника саддукеев.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Караимы — «твердо держащиеся писания» — ев-<sup>2</sup> Караимы — «твердо держащиеся писания» — еврейская секта, отвергающая устное предание и утверждающая, что только библейский текст (толкуемый ими отлично от талмудистов) может служить нормой для учения и жизни. Караимы возникли в VIII веке, возможно, из остатков саддукеев; в X—XII вв. был наибольший расцвет караимов, затем с ростом раввинской культуры это течение начинает клониться к упадку; ко времени Дакосты караимы в небольшом количестве проживали в Восточной Европе.

<sup>2</sup> Слова из псалма Давида. В русском переводе библии: «истина возникает из земли» (Исалом 84, ст. 12).

приверженца, поскольку последний исповедует то же отступничество, с тяжестью всех клятв и проклятий, которые только палагались со времени Моисея и до сего дня. Мы утверждаем, что оп и всякий из его приверженцев будет отдален и обособлен от всей общины Израиля и всех дел общины и что никто не может пи общаться, ни разговаривать с ним из тех, кто называется именем Израиля, пока он открыто перед общиной не отречется от своих злых речей, не выпросит прощения у нее, так же как и у наших раввинов, и не признает всех ее положений и не возьмет на себя обязательства никогда более не открывать против нее рта, даже против самого незначительного слова, исходящего из ее уст, или писаний. Если ваше достопочтенство узнает, что эти возражения достигли его, и ваши глаза увидят, что он не раскаивается и не признает все слова устного учения, и если вы далее услышите, что он продолжает все свои нападения, тогда вы можете опубликовать наше решение в вашей синагоге и с того времени обращаться с ним как с отлученным, пока он после приговора вашего достопочтенства пе обнаружит полного раскаяния». 1

Кроме этого, хотя и крепкого, по с условным лишь отлучением, послания, Леон Дамодена тогда же написал против У. Дакосты специальное апологетическое сочинение: «Щит и тарч <sup>2</sup> в защиту наших мудрецов от одного заблуждающегося п

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Опубликовано впервые Л. Блау в 1905 году; приведено у *C. Gebhardt*, ор. cit., S.S. 151—152.
<sup>2</sup> Тарч— кожаный щит.

глупого человека, мудреца в своих собственных глазах, глупец — таково его имя». 1 Как указывает и сам Дакоста в своей автобио-

графии, предупреждение венецианского раввина пе произвело на него впечатления. Он продолжал придерживаться своих мыслей. Об этом, а также о том, что у Дакосты начинают образовываться последователи, стало известно и в Венеции. И тогда, в 1618 году, еврейская вепецианская община провозгласила отлучение Дакосты.

Текст этого провозглашения, впервые опубли-кованный в 1902 году и с исчерпывающими доказательствами отнесенный Поргесом к Дакосте, <sup>2</sup> таков:

«Услышан был как в нашей стране, так и вне се клеветнический голос людей, кощунственно говорящих против ангелов божних, каковыми являются наши мудреды, устно объясняющие писания, — клеветнический голос, ныне обращающийся против иих самих, свидетельствующий, что имеются плохие и грешные люди, которые отрицают слова наших мудрецов и их толкования и с насилием выступают против их слов. Если бы эта проказа распространялась только внутри их, затропула бы только их собственный ум, мы бы молчали и сказали бы себе: их дух и их душа погибнут, и они получат достаточно наказания

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Г. Грец, указывающий в своей «Истории евреев» на эту книгу Леона Дамодены, не знал, что она была направлена против У. Дакосты.

<sup>2</sup> N. Porges, Zur Lebensgeschichte Uriel da Costa («Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums», 62. Jg. Breslau, 1918). Текст провозглашения полностью приведен у С. Gebhardt, S.S. 153—156.

как в этом, так и в будущем мире. Но голос силы слышим мы из их уст. Их голос продвигается подобно змее, которую создал дьявол для погнбели, и, как толпа пророков, влачатся они по городу с арфами и цимбалами, гоняются за инчтожными, рассматривают их легкомысленные слова, как нечто возвышенное во Израиле, и на всех улидах, подделывая закон, говорят о неистинном боге: это твоп боги, Израиль! Мудрым считают они то, что противоречит словам наших мудредов, и, к досаде всего Израиля, разрушают они публично опоры закона. Все слова наших мудредов считают они ничтожными и пустыми, говоря о тех, кто в них верит: глупец верит всему. Только одних себя считают они мудрыми. Кто не разделяет их мнения, является в их глазах скотом, и кто с ними не заодно, рассматривается ими как неразумные лошадь и мул. На это, полные горя, жалуются все, что ложное мерило положено выше правильных. Поэтому мы, ниженодписавниеся, как только услышали их воинственный крик против бога и учителей его закона и увидели пылающий огонь, испугались, чтоб оп пе распространился и не нашел себе в пищу людей, души которых пусты и которые ничего не знают и поэтому воспримут этот вред, и, сохрани боже, земля сделается голой и пустынной, так как человеческий род испорчен и охотно слушает всякое легкомыслие. Чтоб исполнить наш долг, мы должны преследовать их вилоть до осуждения, должны вырвать из их ртов конаш долг, мы должны преследовать их вплоть до осуждения, должны вырвать из их ртов ко-щунственные речи, чтобы, сохрани боже, имя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Цитата из притчей Соломоновых, гл. 14, ст. 15; в русском переводе: «Глупый верит всякому слову».

господне не было ими обесславлено. Поэтому тосподне не было ими обесславлено. Поэтому вы, убежище правоты, князья торы, истинные мудрецы, — и все находящиеся в различных местах вместе со всеми братьями во Израиле, если вы находите это правильным, — так как дело, представителями которого они являются, чтобы ввести во грех народ божий, не может вам правиться, — поддержите пас — вы и ваши уполномоченые, чтобы мы могли подложить огонь в их виться, — поддержите нас — вы и ваши уполномоченные, чтобы мы могли подложить огонь в их иищу, ядовитую зменную желчь в их внутренности. Голос бога полон силы в том отлучении, которое постановили Рашба 1 и его свита, тридцать два мудреца, вполне с ним согласные, чтоб отлучить от церкви всех тех, которые не верят в слова наших мудрецов. Вот как гласит текст: По приказанию вышних, по приговору святых, отлучаем мы их как небесным, так и земным судом: пусть они погружаются все ниже, пока не возвратятся раскаявшись, пока не перестанут заблуждаться и порицать наш закон и наших мудрецов, составителей талмуда. А если не обратятся они от своей злобы к богу, то должны и все те, которые их защищают, оставаться в отлучении. Так гласит текст. И мы, основываясь на нем, возобновляем это отлучение и включаем в ностановление следующее: всякий, который слышит от другого слово против наших раввинов, обязан на основании вышеуномянутого постановления донести об этом начальникам и раввинам того города, в котором он живет. Это принесет мир Израилю и его мудрецам. И кто вериется в лоно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рашба — испанский раввин Шалом бен Авраам Адрет (1235—1310), пользовавшийся громадным авторитетом в еврействе и давший формулу отлучения.

веры и образумится, тот найдет жалость бога, и мы возлагаем надежду на бога, что он даст услышать в стапе Израиля голос глашатая доброй вести для евреев, что от своего плохого образа жизни они вернутся к нашему богу и что он снова сжалится над нами и восстановит дом нашей святости и нашего блеска. Аминь. Это высказывают и самые малые из овец, подинсав-шихся здесь. Венеция, вторник, 14 августа 1618 года, в неделю благословения, когда вы слушаете заповеди вашего бога».

заповеди вашего дога».

Это отлучение, направленное из Венеции в Гамбург, по содержанию своему так называемое «малое отлучение», было первым, которому был подвергнут в своей жизии У. Дакоста. Однако, то ли потому, что Дакоста к этому времени вернулся из Гамбурга в Амстердам, то ли потому, что отлучение на расстоянии пе имело достаточной силы, на жизни отлученного оно фактически почти не сказалось, и Дакоста продолжал еще песколько лет проживать в Амстердаме в видимом общении со своими соотечественниками и единоверцами, по, конечно, при большой настороженности с их стороны. стороны.

стороны.
Это сравнительно мирное существование пре-кратилось, как только стали увеличиваться и углубляться разногласия между Дакостой и ру-ководителями общины, и притом по важнейшим вопросам религиозной догматики.
Примерно в 1623 году он написал большую книгу, в которой отразилась новая стадия раз-вития в его мироззрении. В автобиографии он сообщает об этом очень коротко: «По зрелом обсуждении я решительно примкнул к мнению

тех, которые награду и наказание ветхого завета считают временным и нисколько не номышляют о загробной жизни и бессмертии души». Это, конечно, был уже решительный вызов не просто раввинам, по всем религиям, утверждающим загробную жизнь, воскресение мертвых, награду и наказание «на том свете».

К великому сожалению, рукоппсь Дакосты не дошла до нашего времени. До нас дошли лишь три главы (XXIII — XXV), вкраиленные полностью в книгу Самуэля Дасильвы, выступившего по поручению раввинов против Дакосты. Дело в том, что, очевидно, за Дакостой шпионили и, прежде чем он отдал свою книгу в печать, указанные три главы каким-то путем были похищены и переданы Дасильве для написания возражений. Возможно однако, что эти главы были переданы Дасильве официально еврейской цензурой, существовавшей в Амстердаме. По этим главам мы можем все-таки составить себе представление окниге в целом. книге в целом.

книге в целом.

Прежде всего несомнению, что в первых двадати двух главах он дал в развернутом виде изложение своих тезисов или вопросов, направленных несколько лет назад в Венецию, но это как
раз наименее важная по своему значению часть
книги. После этого, в главе XXIII, Дакоста ставит вопрос о том, что такое душа и как она
порождается. Ответ выдержан в натуралистическом духе, в духе естествознания XVII века: душа — это «животные духи» в крови, и порождаются они естественным путем при порождении
человека человеком. Далее следует вопрос о том,
смертна ли душа, и ответ на пего — душа смер-

тна. После этого Дакоста рассматривает возражения, которые ему могут сделать, и отвергает их с соответствующей аргументацией. В конце главы следует этический вывод: человек не должен думать о некоей будущей жизни, а в этой земной жизни должен полагать смысл и цель

жен думать о некоей будущей жизни, а в этой земной жизпи должен полагать смысл и цель существования.

Глава XXIV вся посвящена разбору и критике учения о бессмертии души. Здесь Дакоста отрицает достоверность книги Даниила. Кстати сказать, к этому же заключению придет спустя некоторое время и Спиноза. Глава заканчивается выводом: человек смертен.

Подобно этим двум главам и глава XXV направляется своим содержанием не только против пудейства, по и против христианства. В этой главе Дакоста рассматривает тот вред, который проистекает из веры в бессмертие души. Специально против пудейства направлена критика учения о переселении душ и о вселении душ в животных. Но не в меньшей, а иногда и в большей степени касается христианства, в частности католицизма, критика Дакосты, направленная претив учения о чистилище, о молитвах и жертвах за умерших, чтобы им было лучше «на том свете», об аскетизме и безбрачии, о перенесении наград и наказаний в «загробную жизнь». И эта глава заканчивается своего рода этическим, житейским выводом. Дакоста пишет, что после того, как он пришел к убеждению о смертности человека, он живет довольный тем, что ему известен его конец. «Я не строю, — пишет он, — воздушных замков, радуясь или обманывая себя попусту ложными надеждами на вымышленные

блага. Точно так же я не опечаливаюсь и не

смущаюсь страхом перед гораздо большим злом». Заключительные строки главы XXV указывают на то, что в следующих главах Дакоста привел несколько рассказов или историй, относящихся к этому его жизнениому правилу.

Воодушевленный прямым поручением равви-пов, С. Дасильва немедленно написал и напечатал погромную против Дакосты книгу под длинным в стиле того времени названием: «Трактат о бессмертии души, написанный доктором Самуэлем Дасильва, в котором одновремение изложено невежество одного известного противника, который среди многих других заблуждений в своем безумии был того мнения, — и опубликовал его, что душа человека кончается вместе с телом. Амстерлам, напечатано у Павла Ван-Равестайна, в 5383 году после сотворения мира» [т. е. в 1623 году. — И. Л.].

Чтобы показать, как выступал Дасильва против Дакосты и какими аргументами защищал он религиозную точку зрения, а также чтобы представить ту атмосферу, какая складывалась вокруг Дакосты, мы приведем здесь два отрывка из трактата Дасильвы. <sup>1</sup>

«К этой скверной секте [противников бессмертия души. — И. Л.], — писал Дасильва, — принадлежал Эпикур и его подлое стадо в Гредпи, к

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Главы трактата Дасильвы, — значащегося в научной библиографии под рубрикой rarissime (редчай-шее издание), — относящиеся непосредственно к Дакосте, опубликованы в 1922 году К. Гебгардтом. К. Михаэлис в своей книге дает подробное оглавление трактата Дасильвы.

ней принадлежал и злонравный и упрямый Цалок в Иудее с отвратительной кучей своих последователей, названных саддукеями. От них, поскольку нам известно, не осталось в мире больше никакого следа, по крайней мере в тех частях, где имеется духовная культура и где изучают человеческие или божественные науки, за исключением разве одного плохо образованного человека, который вслед за испорченными мнениями других дал своим страстям одержать верх над собою, сделав их явными и очевидными, в полном бедствии и совершенной слепоте своей души. Так происходит в данном случае, о котором мы говорим, побуждаемые своей совестью и желанием вернуть и исправить этого члена, бывшего когда-то нашим, а теперь, к нашему большому сожалению, испорченного и отделенного».

Переходя пепосредственно к «опровержению» Дакосты, Дасильва писал: «О, дал бы бедный, несчастный земной червь 1 обучить себя теперь

¹ Если здесь нет случайного совпадения, то очень возможно, что слова «земной червь» (по-португальски) приведены Дасильвой вместо имени У. Дакосты. Дело в том, что сам Дакоста в своих сочинениях несколько раз употреблял выражение «земной червь» в смысле «человек-червь», «ничтожный червь земли». По догадке К. Михаэлис (ор. сіt., р. 295), преследовавшие Дакосту соотечественники закрепили за ним это прозвище как унизительное, пренебрежительное и, несомпенно, оскорбительное, Это наименование Дакосты оказалось настолько устойчивым, что пе только брат его в одном документе называет Уриэля Адам Ромиш (Adam Romez), в буквальном переводе с еврейского «человек-червь» (см. стр. 73), по и в официальном документе об освобождении Дакосты из тюрьмы амстердамские власти писали: «Уриэль Дакоста, пначе Адам Ромиш» (см. стр. 65).

лучшим, он, который так невежествен, что просто из высокомерия отрицает данное богом человеку преимущество над зверем, для того, чтобы отделиться самому от всего Израиля. Он должен знать, что тот, кто отрицает бессмертие души, знать, что тот, кто отрицает бессмертие души, очень близок к отрицанию самого бога, так как кто не страшится и не надеется на будущую жизнь, тот не имеет страха перед богом, а где пет страха, нег и познания бога, потому что страх божий — врата мудрости и познания бога. Поэтому какие только пороки вроде воровства, разврата и высокомерия не окажутся в обычаях, мыслях и поступках того, кто думает, что после смерти ему нечего ожидать и нечем владеть больше того, что он имел до рождения. Коротко говоря, если души умирают одновременно с телом, то Эпикур должен здравствовать и праздновать свой триумф, как сказал в старые времена один любитель науки, который с таким радостным восклицанием и триумфальным криком заным восклиданием и триумфальным криком закончил свои грустные дии и который впал в такое бедственное состояние, что свою прокаженную, нечистую душу сравнил с душой лисицы и собакил. 1

Эти колоритные строки упоенного своей раввинской ортодоксией талмудического ученого свидетельствуют о том, что К. Гуцков дал совершенно неверный исторический образ Дасильвы. Последний в своем трактате выставлял Дакосту не христианином (чуть ли не из дружеских чувств, как

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Несомненный намек на Лукреция. Очевидно, имеется в виду третья книга «О природе вещей», в которой Лукреций воздает хвалу Эпикуру и доказывает телесность и смертность души.

это представлено у Гуцкова), а безбожником и эпикурейцем; он не отводил громы раввинов от головы Уриэля, а, напротив, подводил последнего под удары синагоги.

С выходом в свет книги Дасильвы участь Дакосты была решена. Он был подвергнут торжественному отлучению. Профессор университета в Коимбре Мендиш душ Ремедьуш опубликовал в 1911 году текст этого второго по счету, но первого в Амстердаме, малого отлучения. Текст этот гласит:

«Господа уполномоченные общин доводят до вашего сведения, что им стало известно, что в этот город прибыл человек, который приписывает себе имя Уриэля Абадота 1 и который приводит многие неверные, ложные и еретические мнения против нашего святого закона, вследствие чего он был уже в Гамбурге и Венедии объявлен еретиком и отлучен. Воодушевленные желанием возвратить его к истине, предприняли они повторно все необходимые шаги со всей кротостью через посредство хахамов 2 и старейшии

тостью через посредство хахамов и старейшин 

1 Уризль Абадот — еще одно имя У. Дакосты. Но 
этому вопросу среди исследователей нет единства. Поргес производит его от Абадай и соответственно переводит: «человек, который приписывает себе имя У ризля, 
известный лжец». К. Гебгардт правильно возражает, говоря, что о Дакосте нельзя было сказать, будто он 
«приписывает» себе имя У ризля, так как оно было 
принято им формально при переходе в пудейство. Гебгардт читает Абадат и, называя это имя «таинственным», пытается перевести его как Уризль-юрист (как 
называл себя сам Дакоста). Накопец, К. Михаэлис, читая вместе с Мендиш душ Ремедьуш Абадот, видит в 
этом слове еврейский перевод слова Costa (берег) в его 
латинском уменьшительном значении costela.

2 Хахамы— раввины, «мудрецы».

нашего народа, причем названные господа упол-номоченные присутствуют в настоящее время здесь. Но так как они увидели, что он из чистого упрямства и чванства упорствует в своей испор-ченности и в своих ложных мнениях, то решили они совместно с магамадом 1 и названными хаха-мами изгнать его, как человека, который уже отлучен и проклят законом божним, чтобы никто с пим не разговаривал, кто бы то ни был, — ни мужчина, ни женщина, ни родственник, ни чу-жой, никто не переступал бы порога дома, в ко-тором он находится, никто не высказывал бы ему расположения и не был бы с ним в сноше-ниях, нод страхом подвергнуться такому же от-лучению и быть изгнанным из нашей общины. А его братьям с полным уважением было пред-нисано отделиться от него в течение восьми дней. Амстердам, 15 мая 1623 года. Самуил Абар-

ппсано отделиться от него в течение восьми дней. Амстердам, 15 мая 1623 года. Самуил Абарванель, Веньямин Израэль, Абрагам Куриэль, Иоспф Абениакар, Рафаэль Иезурун, Якоб Франко». 2 Как воспринял это отлучение Уриэль? Ближайшие же события указывают на необычайную его стойкость. Как только вышел из печати «Трактат о бессмертии души» С. Дасильвы, Дакоста решил довести до конца начатое им дело. Оп пересмотрел свою рукопись и, дополнив ее возражениями Дасильве, издал ее. Книга вышла под названием «Исследование фарисейских традиций в сравнении с писанным законом, Уриэля, еврейского юриста, 3 с возражением некоему Саму-

Магамад — правление, совет общины.
 Текст отлучения приведен полностью в сборнике
 К. Гебгардта.
 Уридль, еврейский юрист (Uriel Jurista Hebreo), —

элю Дасильве, его лживому клеветнику» в Амстердаме в 1624 году.

даме в 1024 году.

Само собою разумеется, что раввины не остались в стороне. Видя упорство Дакосты, они донесли на него, как на безбожника, амстердамским официальным властям. Об этом рассказывает в «Примере человеческой жизни» сам Уриэль: «Едва эта книга появилась на свет, сошлись стались рейшины и выборные иудеев и предложили принести на меня жалобу городским властям за то, что я написал такую книгу, в которой отрицал бессмертие души, чем не только оскорблял их, но и колебал христианскую религию. По этому доносу и колебал христианскую религию. По этому доносу их я был посажен в тюрьму, по через восемь или десять дней был выпущен под залог; судья требовал от меня штрафа, и я был присужден к взносу трехсот флоринов и потере кпиг».

Так опровергается та амстердамская идиллия, о которой писал Декарт, так объединялись в случае угрозы религии действия амстердамских христианских властей с действиями амстердамских иудейских раввинов.

христианских властей с действиями амстердамских иудейских раввинов.

Документ о заключении в тюрьму Урирля Дакосты не сохранился, зато сохранился документ, относящийся уже к освобождению его из тюрьмы. Документ этот был найден впервые Исааком Дакостой в 1857 году, а затем опубликован Меинсма

так назвал себя Дакоста в заглавии этой своей единственной книги и так, очевидно, он называл себя в официальных сношениях. Интересно, что и И. Мюллер, первый упомянувший в литературе имя Дакосты в своем трактате «Иуданзм или еврейство», 1644, также называет его «еврейским юристом Уриэлем». Наряду с «Уриэль Дакоста», «Уриэль Абадот», «Адам Ромиш» это — четвертое известное имя Дакосты.

в 1896 году. Находится оп в «Книге юстиции» 1623—1624 гг. и гласит следущее: «Уриэль Дакоста иначе Адам Ромиш, выпущен шеффенами из, тюрьмы этого города под поручительство и обещание во всякое время по приглашению господ офицеров явиться перед судом для судебного допроса, для чего в качестве поручителей предложили себя Мигуэль Эстевин Денина и Хуан Периш Дакуна, <sup>2</sup> причем они обязались, в случае непоявления вышеупомянутого Уриэля Дакосты перед судом, уплатить к услугам господ офицеров двеналцать сотен гульденов. Совершено последнего мая 1624 года. Яков Питерс Гугкамер и Кларс Питерс, шеффены».3

Самое печальное и непоправимое для истории во всем этом эпизоде — то, что все экземпляры книги Дакосты были уничтожены, так что о ней известно, кроме указаний самого Дакосты в автобиографии, лишь по одному библиотечному каталогу 1624 года. Во всяком случае, если даже трактат Дасильвы значится в международной биб-лиографии как rarissime, то книга Дакосты не обнаружена, несмотря на все предпринятые до сих пор поиски.

Итак, с 1623 года Урпэль Дакоста находился уже под официальным отлучением. Что значило это в бытовом отношении в то время, — ясно при чтении соответствующих страниц «Примера человеческой жизни», этого поистине «образца

 <sup>1</sup> См. примечание на стр. 60.
 2 Мигуэль Эстевиш Депина (Miguel Estevez de Pina) —
 6 брат Уриэля, Мардохей Дакоста; Хуан Периш Дакуна (Juan Perez da Cunha) — брат Уриэля, Иосиф Дакоста.
 3 Приведено у С. Gebhardt, S.S. 182—183.

<sup>5</sup> У. Дакоста

человеческих страданий». Материальное положение Дакосты не могло не пошатнуться, хотя, видимо, еще на протяжении нескольких лет оно было терпимым, и братья еще окончательно не порывали с ним. Жил он в это время уже одиноко, так как жена его умерла еще в 1622 году; вскоре, в 1628 году, умерла и мать. Так прошло десять лет, а если считать со времени венедианского отлучения, то — пятнаддать. Сколько-нибудь достоверных сведений об образе жизни Дакосты за это время нет. Очевидно, это была довольно замкнутая жизнь, так как известно, что голландским языком Дакоста не владел.

В 1633 году Лакоста предпринял шаг к внеш-

В 1633 году Дакоста предпринял шаг к внешнему примирению с иудейской общиной. Чем это было вызвано? Как оценить этот его поступок? Историки-идеалисты почти возмущены этим фактом. К. Михаэлис приписывает его «слабости со стороны мыслителя, потрясенного физически и вследствие этого также психически». Она назывследствие этого также психически». Она называет поступок Дакосты «пизким поступком». 

Недалеко от нее и К. Гебгардт, который пишст: 
«С гетеропомной моралью закона отрицал он [Дакоста. — И. Л.] вообще голос морали и не видел больше затруднений вопреки своим убеждениям подписать прошение, чтобы вновь вернуться в общину. Может быть, это было вызвано мотивсм вступить во второй брак». 

Мы не намерены пускаться здесь в абстрактные моральные оценки поведения Дакосты. Мы полагаем, что он сам достаточно ясно объясняет свой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Michaelis, op. cit., p. 278. C. Gebhardt, op. cit., S. XXXI.

поступок в автобиографии, давая в то же время и его оценку.

н его оценку.
Во-первых, должно быть отмечено дальнейшее нарастание религиозного вольномыслия Дакосты. По существу в эти годы (1624—1633) он стал уже если не атенстом, то законченным деистом. В 1623—1624 годах он выступал против бессмертия души, основываясь на текстах моисеевых книг; он выступал против традиций раввинов за чистоту все тех же моиссевых книг, которые он считал еще законом божим. Это была теистическая точка зрения, не отридающая еще откровения. После отлучения 1623 года он, несомненно, пошел дальше. Теперь он уже отказался видеть в книгах Моисея глас божий. «Нашло на меня сомнение, — пишет он, — следует ли моисеев закон считать законом божимь. Многое убеждало в противном и побуждало утверждать противоположное».

ложное».

Вместе с тем меняется и его представление о божестве. Божество, которое все еще, по его мнению, остается виновником или создателем природы, не может в своих законах противоречить природе, а так называемый закон Монсея природе противоречит. В этом он уже твердо убежден. Отсюда он приходит к выводу, что закон Монсея есть «человеческое изобрстение подобно другим бесчисленным в мире». Иными словами, Дакоста отридает божественность, «боговдохновенность» библии (кстати сказать, это — то, с чего пачинает Спиноза), отридает откровение, отходит от темстического представления о божестве; божество теперь для него не более как высший припции, заложенный в природе, который не противоречит

законам природы, ибо законы природы не противоречат этому принципу. Это — тппичная деистическая точка зрения, как ближайший подступ к атеизму, хотя еще не самый атеизм.

Во-вторых, нельзя игнорировать конкретные условия, в которых паходился Дакоста. Он бы действительно и вдвойне одиночкой: вокруг него не было пикого из друзей и видимых единомышленников, которые бы могли поддержать его в идейном и бытовом отношении; вокруг него не было близких и в смысле чисто бытовом. Верно, что он, в то время уже достигший не меньше чем 48 лет, предполагал вступить во второй брак.

В подобных условиях он, действительно, рассуждал так, как записал впоследствии в автобнографии: «Какая польза, если я до смерти останусь в таком положении, отлученный от общения с этими стардами и с этим народом, в особешности будучи пришельцем в этой стране и не имея близких спошений с ее гражданами, когда даже языка их я не попимаю. Лучше войти в общение с пими и итти по их следам, как они желают, разыгрывая обезьяну среди обезьян».

Таким образом Дакоста остался на своих прежних идейных позициях и даже продвинулся вперед к деизму, но по бытовым мотивам решил «разыгрывать обезьяну среди обезьян». По существу, в его лице повторилась история с евреями в Испании и Португалии. Силой внешних обстоятельств те выпуждены были принять христианство по форме, не будучи христианами по убеждениям. Дакоста оказался вынужден итти на примирение с пудейством по форме, не будучи пудеем по убеждениям. Он как бы попал вновь в поло-

жение маррана, но принудительной религией являлось теперь иудейство. Так обнаружили эти две религии и их служители одинаковую угиетательскую сущность.

ремигии и их служители одинаковую угистательскую сущность.

Вскоре, однако, Дакоста жестоко раскаялся в своем поступке. «О, если бы никогда не приходила мне в голову эта мысль!» — восклицает он в автобиографии. Проделав формальности отречения, Дакоста, конечно, остался во всем, включая и образ жизни, тем, чем он был. Не мудрено, что нашлись доносчики из числа ближайших родственников, которые сообщили раввинам о том, что Дакоста не соблюдает установленых правил приготовления пищи. Братья узурпировали его средства, расстроили его памечавшийся брак. К этому присоединился еще донос на него со стороны двух каких-то проходимцев и авантюристов, может быть, специально подосланных к Дакосте, которые якобы хотели принять иудейство и которых Дакоста отговорил от этого шага.

Уризль был призван в синагогу, где ему был поставлен ультиматум: или пройти через унизительную экзекущию, — в траурной одежде, со свечой из черпого воска, прочесть написанное раввинами отречение, подвергнуться бичеванию, лечь на пороге и позволить всем переступить через свое тело, — или подвергнуться второму (а по общему счету уже третьему), на этот раз великому отлучению. Попстине, лавры пиквизиции не давали покоя магамаду еврейской амстердамской общины.

Лакоста отказался принять ультиматум равви-

ской общины.

Дакоста отказался принять ультиматум равви-нов и был подвергнут ими большому отлучению. Текст его неизвестен. Очень возможно, что он

идентичен тексту большого отлучения, которому был подвергнут в 1656 году Б. Спиноза. 1 Было это, как сказано, в 1633 году.

Для Дакосты пачались последние, самые тяжелые семь лет жизни. Против пятидесятилетнего старика восстали все — и община в целом и бли-жайшие родственники. Он не мог спокойно про-ходить по улицам, от него сторонились, ему плевали в лицо, дети, науськиваемые взрослыми, дразнили и оскорбляли его. Братья захватили все его состояние, разорили его вконец. У амстердамских властей он не мог найти никакой зашиты.

Одновременно раввины громили его в сппагогах, в специальных книгах тщились опровергнуть

<sup>1</sup> Текст отлучения Синнозы был опубликован Ван-Флотеном в 1862 году. Мы приводим его в переводе В. Чучмарева («Материализм Спинозы», М., 1927, При-ложение 1, стр. 119—120). Он представляет собою «усп-ленный» вариант текстов отлучения Дакосты 1618 и 1623 годов: «Господа магамада доводят до вашего сведения, что, узнав с некоторых пор о дурном образе мыслей и действий Баруха де-Эспинозы, они старались совлечь его с дурных путей различными средствами и обещаниями. Но так как все это ни к чему не повело, а, напротив того, с каждым днем получались все новые и новые сведения об ужасной ереси, исповедуемой и проповедуемой им, и об ужасных поступках, им соверша-емых, и так как все это было удостоверено показани-ями свидетелей, которые изложили и подтвердили все обвинения в присутствии означенного Эспинозы, достаточно изобличив его при этом, то по обсуждении всего сказанного в присутствии господ хахамов решено было, с согласия последних, что означенный Эспиноза должен с согласия последних, что означенный эспиноза должен быть отлучен и отделен от народа Израилева, почему на него и налагается херем в нижеследующей форме. «По произволению ангелов и приговору святых, мы отлучаем, отделяем и предаем осуждению и проклятию

его идеи. Очевидно, опи действительно представляли непосредственную угрозу религиозному мировоззрению. В особенности в этой травле подвизались Менассе бен Израэль, Рафаэль Дагульяр и Саул Леви Мортейра, который сыграл большую роль через несколько лет в деле Б. Спинозы.

В 1636 году Менассе бен Израэль издал «Три книги о воскресении мертвых, в которых доказывается бессмертие души и воскресение тела, — против садлукеев, в которых далее излагаются чудесные причины воскресения и идет речь о последнем суде и восстановлении мира, — из священного писания и старых раввинов». В этой книге, целиком направленной против У. Дакосты, «доказательства саддукеев и некоторых атеистов в пользу смертности души и против воскресения

Баруха Эсиппозу, с согласия сппагогального трибунала и всей этой святой общины, перед священными кипгами торы с ппестьюстами тринадцатью предписаниями, в ипх паписанными, — тому проклятию, которым Инсус Навии проклял Перихои, которое Елисей изрек над отроками, и всем тем проклятиям, которые написаны в кинге законов. Да будет оп проклят днем и ночью, да будет проклят и при выходе и при входе. Да не простит ему Адонай, да разразится его гиев и его мщение над человеком сим, и да тяготеют над ним все проклятья, написанные в книге законов. Да сотрет Адонай имя его под небом и да предаст его злу, отделив от всех колен Израилевых со всеми небесными проклятиями, написанными в книге законов. Вы же, твердо держащиеся Адоная, нашего бога, все вы ныне да здравствуете!

«Предупреждаем вас, что никто не должен говорить с ним ни устно, ни письменно, ни оказывать ему какуюнибудь услугу, ни проживать с ним под одной кровлей, ни стоять от него ближе, чем на четыре локтя, ни читать ничего, им составленного или написанного».

мертвых» изложены так: «Человеческая душа, — говорят они, — есть не что иное, как животный дух, который живет в крови, потому что через него мы живем, действуем и движемся. Нет пикакой другой разницы между человеческой и животной душой, как та, что животная душа не разумна, а человеческая разумна, в то время как во всем прочем по происхождению, жизни и смерти они полностью одинаковы и совпадают». Смертность души не противоречит закону, ибо в законе (т. е. в библии) ничего об этом не говорится. Все награды и наказания, о которых говорится в законе, временны, т. е. относятся к земной жизни человека. Через три года после Менассе бен Израэля

к земнои жизни человека. Через три года после Менассе бен Израэля против Дакосты выступил Рафаэль Дагульяр, который в качестве объекта своей критики вытащил ранние тезисы или вопросы Дакосты, направленные им в Венедию в 1616 году. Значит, и они еще не устарели в 1639 году, и они были еще актуальны.

еще актуальны.

Тем временем сам виновник раввинской тревоги терял свои последние силы. Всеми брошенный, раздавленный одиночеством и материальной нуждой, он согласился под конец на ультиматум синагоги. Несомпенно, предчувствуя уже тот или пной, по во всяком случае свой скорый конец, он завещал остаток своего имущества единственному человеку, который не покидал его в последние годы жизни, — своей служанке. К. Гебгардт нашел в библиотеке португальско-еврейского семинария в Амстердаме записку, написанную рукой брата Уриэля — Исаака Дакосты. Эта записка гласит: «В 1636 году (6 июня) передал

Адам Ромиш всю свою обстановку своей служанке Дигне». 1

жанке Дигне». 1
Согласившись на все условия раввинов, У. Дакоста должен был вынести всю ту унизительную
церемонию, которую предлагали ему семь лет назад: в траурной одежде, со свечой из черного воска
в руке он прочел продиктованный ему текст отречения; затем его, обнаженного до пояса, подвергли бичеванию; носле этого он простерся у порога выходной двери, и все выходившие из синагоги — мужчины, женщины, дети — переступали через его тело.

Описывая эту омерзительную религиозную церсмонию, Дакоста не только полон негодования, ремонию, Дакоста не только полон негодования, но находит еще в себе средства пронии, доходящей до сарказма. «Итак, — пишет он, — открывались теперь передо мною небесные врата, которые, будучи заперты крепчайшими засовами, отстраняли меня от порога». Описывая то, как все выходящие из синагоги переступали через него, он говорит: «Ни одпа обезьяна не могла бы представить человеческим глазам более неленых действий и более смешных жестов».

Но силы его были уже сломлены. Впереди оп не видел для себя никакой возможности бороться за свое учение. Формально принятый вновь в общину, оп, конечно, не хотел и не мог общаться с теми, с кем по существу оп порвал уже очень давно — свыше дваддати лет назад. Трагическая церемония возвращения его к религии превращалась в трагикомедию. «Если бы я имел силы!» восклицает он не раз в своей автобнографии

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Опубликовано С. Gebhardt, ор. cit., S. 198.

и этим криком пронизана вся вторая половина «Примера человеческой жизни». «Итак, говорю вам, — пишет он, — я мог бы по праву, если бы у меня были силы, отомстить вам за величайшие несчастья и жесточайшие обиды, которыми вы меня преисполнили и из-за которых я возненавидел свою жизнь. Ибо кто из преданных чести добровольно выдержит позорную жизнь. Или, как кто-то сказал: человеку благородному приличествует или по справедливости жить, или с честью умереть». 1

Последние приведенные нами слова Дакосты являются прямым доказательством того, что он решился уже на самоубийство, когда писал свой «Пример человеческой жизни». Покинутый всеми, не поддержанный никем, не желая возвращаться в общину и не имея сил бороться дальше, он решил покончить с собою.

Несомненно, это был акт малодушия, не вытекавший из его борьбы на протяжении всей жизни вний из его борьбы на протяжении всей жизни сперва с христпанством, а затем с пудейством и, наконец, со всякой конфессиональной религией. Несомненно, что через шестнадцать лет Бенедикт Спиноза оказался горазло сильнее его, презрев херем и пойдя дальше своей дорогой. Но в этом акте мы, далекие от субъективных оцепок и пе придавая особого значения различно личных характеров Дакосты и Спинозы, — что делается почти всеми буржуазными историками, — <sup>2</sup> не мо-

¹ Очевидно, имеется в виду матинский текст: «aut bene vivere aut honeste mori ingenuum decet».
² Ср., например, С. Gebhardt, ор. cit., S. XXXVI: «Любовь, которая у Спипозы связывает существа, есть не утилитарная любовь Дакосты, по эрос Платона»,—

жем не видеть объективных социально-исторических причин. Спиноза жил несколько позже; Спиноза, тоже одиночка в личной жизни, не был

Спиноза, тоже одипочка в личной жизни, не был уже одинок в своих идеях; Спиноза, наконец, имел перед собою пример и урок Дакосты, и оп поступил, несомненно, более мужественно и более правильно, чем его незадачливый предшественник. Легенда передает, что, прежде чем покончить с собой, Дакоста покушался на убийство своего родственника, того, который предал его в 1633 году и который сыграл скверную роль в последующей его жизни. Этот факт в биографии Дакосты стоит под знаком вопроса. До сих пор не обнаружено ни одного документа, который бы подтверждал эту легенду. Ни в архивах еврейской общины, ни в архивах амстердамского магистрата по этому ни в архивах амстердамского магистрата по этому вопросу ничего не найдено. Гамбургский пастор Иогани Мюллер, в сочинении которого «Иудаизм или еврейство», издапном в 1644 году, встречается первое литературное упоминание о Дакосте, также на убийство родственника.

И. Мюллер только пишет: «Когда вышеуномянутый юрист Урпэль, саддукей этого города,

задержался здесь, то другие евреи, приверженцы фарисейской секты, ревпостно его преследовали. В Амстердаме был он отлучен таким образом,

пасквозь идеалистическая интерпретация Синнозы; А. Klaar, Spinoza, Berlin 1926, S. 30: «Дакоста — исключительно страстная, геропческая натура идальго, Спиноза же никогда не придавал значения личной судьбе»; Fr. Mauthner, Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, B. II, Stuttgardt 1922, S. 348: «Дакоста — еврейский дворянии с соответствующей исправление хологией».

что в течение семи лет не смел появляться среди прочих свреев. Накопец, по его просьбе он снова был принят в синагогу, где полвергся публичному бичеванию, вследствие чего впал в такую печаль, что сам лишил себя жизни в 1640 году, в апреле месяце, и оставил после себя жалобпую рукопись, попавшую мне в руки». И в другом месте: «...В их синагогах имсла место также и церковная дисциплина, и они бичевали тех, кто преступал их закон. Бедного еврея Урирля... синагога в Амстердаме бичевала до такой степени, что он не в состоянии был это вынести и сам лишил себя жизни. Он открыл все это в своей рукописи, которую написал перед своей смертью и которая была потом найдена на столе около его мертвого тела». 1

Ничего не пишет об этом и Филипп Ван-Лимборх в своем письме некоему Грасвинкелю в 1662 году, рассказывая об экзекущии, совершенной пад Уриэлем в синагоге.

Уриэлем в синагоге.

Первое литературное закрепление легенды о нокушении на родственника имеется в книге того же Ф. Ван-Лимборха, в которой он в 1687 году, т. е. через сорок семь лет после смерти Дакосты, впервые опубликовал полностыю «Пример человеческой жизии». В «Предисловни к читателю» Ван-Лимборх пишет: «Автором ее [рукописи Дакосты. — И. Л.], как можно заключить из конда рукописи, был Габриэль, названный после у евреев Уриэлем, Акоста. При каких обстоятельствах он это написал, он сам указывает в достаточной мере. Он дал ей заглавие... «Пример

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приведено у С. Gebhardt, op. cit., S. 202.

человеческой жизни». За несколько дней до своей смерти, когда он уже решил умереть, кажется, он решил это название отбросить. Полный мщения, решил он сперва застрелить своего брата, другие же говорят, своего двоюродного брата, другие же говорят, своего двоюродного орага, которым он считал себя более всего оскорбленным, — а потом уже самого себя; поэтому он выстрелил из пистолета в своего брата, или двоюродного брата, проходившего мимо его двора, по так как курок дал осечку и выстрела не про-изопло, а он боялся быть уличенным, то запер изопило, а он боялся быть уличенным, то запер он тотчас же свою дверь и выстрелил из другого приготовленного заранее для этой цели пистолета в самого себя и убил себя самым горестным образом. В доме убитого была найдена эта рукопись, с которой мой дедушка, Симон епискон, получил от выдающегося человека этого города конню, найденную мною в бумагах дедушки». <sup>1</sup> С тех пор эта легенда пошла гулять по свету, и все ученые исследователи У. Дакосты разбились на два лагеря — принимающих версию о покушении Дакосты на жизнь родственника и отрицающих се. <sup>2</sup>

ших ee. 2

Вообще говоря, в этом предполагаемом факте нет ничего невероятного. Некоторые страницы «Примера человеческой жизни» проникнуты наболевшим чувством мести. Дакоста решительно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Выдающийся человек этого города—
<sup>11</sup>о всей очевидности, Менассе бен Израэль.
<sup>2</sup> Так, например, отридают факт нокушения Дакосты на жизнь родственника *C. Michaelis*, ор. cit., р. 283, и *A. Claar* Uriel Acosta. Leben und Bekenntnis eines Freidenkers vor 300 Jahren, Berlin 1909, S.S. 52—53; напротив, признает версию о покушении *C. Gebhardt*, ор. cit., S.S. 281—282

возражает против рабской христианской проповеди о любви к врагам; по его мнению, естественный закон не признает любви к врагам, это противоречит природе человека. «Что пользы, — иншет он в этой связи, — если мне будет приказано невозможное, чего я не могу исполнить. Ничего хорошего отсюда не проистечет, кроме душевной печали, если мы полагаем, что невозможно по природе благотворить врагам».

Однако, повторяем, во-первых, пет на этот факт никаких документальных указаний, а во-вторых, должно быть отмечено то обстоятельство, что из всех современников и представителей последующих поколений версию о покушении на убийство поддерживали главным образом идейные враги Дакосты. Именно они стремились представить Дакосту полным атенстом и, как атенста, не признающего ни загробной жизни, ни бога, — развратным человеком, некоим исчадием ада и в довершение всего — убийцей. Так страшнее выглядел этот «еретик» перед благочестивой, но невежественной паствой, так легче было с ним бороться и после его смерти, так должна быль оправдана в глазах современников и последующих поколений и мерзкая экзекуция в синагоге и травля, доведшая Дакосту до самоубийства.

Отзвуки этих мотпвов имеются и в книге Лимборха, который в связи с делом Дакосты пишет: «Атенсты или денсты (которых я объединяю не потому, что я их считаю равнозначащими, по потому, что дензм по большей части едва отличается от атензма, и потому, что те, которые признают себя денстами, как правило, в сераце признают себя денстами, набостами стото на признают бога,

либо превращают его в природную, необходимо действующую силу и таким образом уничтожают в корпе все религии. Так как в этой связи они отбрасывают всякое откровение, то они не имеют известных правил жизии, а если какое-либо и признают, то считают самым совершенным то, которое извлечено из основ только одной природы». 1

роды».¹
На основании этого мы не можем примкнуть к сторонникам версии о покушении Дакосты на убийство. Мы не нуждаемся в искажении или в «сгущении» исторического облика Дакосты. В условиях своего времени он достаточно силен тем, чем был, и месть его своим гонителям выражается для нас не в легендарном акте покушения на убийство; она воплощена в его «Примере человеческой жизни», этом поистине необычайной силы «человеческом документе», пожалуй, первом в истории литературном произведении стиля «J'ассизе», прошедшем через века и своей разоблачающей и клеймящей силой грозном для всякой религии и по сей день.

4

Нам остается подвести краткие итоги мпровоззрению Уриэля Дакосты. Не прав и, несомненно, значительно снижает историческую роль Дакосты Г. Грец, когда пишет, что Дакоста не обладал мужественным характером и пе был ни теоретическим мыслителем, ин практическим мудрецом.<sup>2</sup> Действительно, Дакоста не был философом

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приведено у *C. Gebhardt*, op. cit., S. 209. <sup>2</sup> Г. Грец, op. cit., т. XI стр. 124.

раг excellence, оп не писал таких философских трактатов, какие вышли из-под пера его старших и младших современников: Гассенди, Декарта, Гоббса, Спинозы. Но отсюда вовсе не следует, что оп не был теоретическим мыслителем. В чем же заключались основы его мировоззрения, пусть выраженные не столько в положительно-развернутой, сколько в отридательно-критической форме? Он не был, конечно, внезапио возродившимся из древности саддукеем. Если его и родият с садлукеями некоторые идейные черты, то такая аналогия понятий, исторически разделенных полуторатысячелетием, мало может помочь в уразумении круга мыслей Дакосты. К тому же первая половина XVII века, да еще в Голландии, не годится уже для применения понятия «возрождения». В эту эпоху Нидерланды — страна уже не Репессанса, а новой эры, эры молодого капиталистического общества.

ского общества.

Равным образом совершенно не адекватной будет характеристика Дакосты как эпикурейда. Если еще mutatis mutandis мы называем эпикурейдем XVII века Гассенди, то в этом отношении далеко не безразличен тот факт, что Гассенди в своих специальных работах об Эпикуре сознательно реставрировал в XVII веке теоретические основы эпикурейства. Конечно, у Дакосты есть общие идейные черты и с Эпикуром, но самого Эпикура он знал только понаслышке.

В «Примора негоременсяй жизии» Дегова всис

В «Примере человеческой жизни» Дакоста вспоминает, что в трактате «О бессмертии души» Дасильва называл его эпикурейцем, но он не кривит против истины, когда пишет: «А в ту пору и плохо думал об Эпикуре и против него, незна-

комого мие, по несправедливому отзыву других, высказывал неосновательное мнение; узнавши суждение о нем и учение его от людей, уважающих истину, я сожалею, что некогда называл глупым и безумным такого человека, о котором даже теперь не могу вполие судить, так как его труды мне неизвестны».

мне неизвестны».

Не эпикурейцем был Дакоста, но, если угодно, паследпиком эпикуровых идей в XVII веке в том смысле, в каком всякого последующего материалиста можно считать идейным наследпиком предшествовавших поколений материалистов. Однако и при этой трактовке немедленно должен встать вопрос, при каких конкретных условиях и в какой конкретной форме было реализовано это наследство.

Условия эти, как мы видели, были таковы, что никакой непосредственной связи между ними и социально-историческими обстоятельствами, породившими в древности эпикурензм, установить нельзя. Точно так же нет непосредственной исторической преемственности между кругом идей Дакосты и учением Эпикура.

Дакоста воплощает в себе идейное течение типично пового времени, и притом, мы бы сказали,
вполне понятное и закономерное в условиях первой половины XVII века. Его конкретный идейный путь развития мы уже видели: признание
противоразумности догматов и таинств христианской религии, некоторая устрашенность учением о загробной жизни; стремление к более простой религии; признание иудейской религии в ее
основах, выраженных в так называемом законе
Моисея; констатирование, что к этому закону

па протяжении многих сотен лет прибавилось в порядке устной традиции множество «человеческих» установлений, противоречащих закопу; борьба против этих установлений в защиту «чистоты» Моисеева закопа; сомпения в учении о бессмертии души, а затем совершенно недвусмысленное отрицание этого бессмертия, т. е. утверждение смертности души со всеми вытекающими отсюда для мировозэрения следствиями: отрицание загробной жизни, воздаяния за земные поступки после смерти, отрицание рая, ада, чистилища и т. п., отказ от основанной на этих попятиях этики; на время попытка обосновать свои взгляды и свою критику прямым толкованием так называемого священного писания; констатирование противоречий в этом писании; сомнение, а затем отрицание божественного происхождения, «боговдохновенности» библин — признашие и ее человеческим измышлением; отсюда отрицание всякого откровения, выход за пределы как иудейства, так и христианства к естественной религии, т. е. к деизму, — отрицание всякого личного бога, уподобление рассказов о нем сказкам о духах и привидениях, которыми до поры до времени пугают детей; выход к натурализму, чтобы не сказать более широко — к материализму в духе XVII века; переоценка на этой основе и формулирование на этих принципах начал этики; обретение природы не столько, правда, как основы натурфилософии и мировоззрения в целом (для положительного утверждения этого нехватает документов), сколько как основы этики. В итоге — деизм, сопряженный с несколько абстрактным натурализмом, и в то время, когда атеизма в идсологи-

ческом окружении еще не было, когда деизм, будучи радикальным направлением и совершая свою необходимую критическую и разрушающую исторические религии работу, еще только прокладывал путь материализму и атеизму: Спиноза пришел через два десятка лет, а французские материалисты через сто лет.

шел через два десятка лет, а французские материалисты через сто лет.

Крайний идейный радикализм молодой буржуазии, по еще на ранней заре ее европейского политического и идеологического развития, радикализм, не поддержанный всем классом (как это было во Франции XVIII века), — таков социальный эквивалент небольшого литературного наследства Уриэля Дакосты. Отсюда и те положительные черты, которые характеризуют литературные работы Дакосты, отсюда и та ограниченность его, которая не может не бросаться в глаза в наши дни и которая выражается в некоторой прикованности критической мысли Дакосты к тексту библии.

критической мысли Дакосты к тексту библии. В самом деле, свои аргументы против ряда религиозных догматов, в том числе и против имеющего решающее значение в глазах Дакосты учения о бессмертии души с вытекающими отсюда следствиями, он черпает не из естествознания, не из философских источников древности или эпохи Возрождения, но исключительно из самой библии. Когда-то К. Маркс писал: «Еще британский схоластик Дунс Скот спрашивал себя: «не способна ли материя мыслить». Чтобы сделать возможным такое чудо, он взывал к господнему всемогуществу, т. е. он заставил самое теологию проповедывать материализм». 1 Применяя эту

 $<sup>^1</sup>$  *К. Маркс и Ф. Энгельс*, Сочинения, т. III, Святое семейство, стр. 157.

мысль к Дакосте, мы можем сказать: он заставил самое теологию проповедывать смертность души. Этот способ аргументации не есть личное дело И. Дунса Скота или У. Дакосты, он характеризует вообще ранние первые шаги критики религиозных установлений и догматов. Так, даже первые шаги французского материализма характеризуются критикой библии, так сказать, изпутри самой библии. Естественно-научные аргументы приходят несколько позже.

Естественно-научная аргументация у Дакосты вообще отсутствует. Из дошедших до нас отрывков его произведений только в одном месте яспа связь с естественно-научными и натурфилософскими взглядами этой эпохи. Это место чрезвычайно важно, ибо речь идет как раз о природе души.

души.

души.

Восстав против бессмертия души, Дакоста тем самым отринул ее субстанциальность. Этим актом перед ним ставился вопрос о природе души. И вот Дакоста называет ее «животным духом», которым живет человек и который находится в крови. Ненаучность понятия «животный дух» (Spiritus animalis) в настоящее время очевидна. Уже Гарвей в своем сочинении «De motu cordis» (1628) сделал очевидным, что в крови нет никаких «животных духов»; тем не менее в эпоху Дакосты это понятие еще играло известную прогрессивную роль в борьбе с тогдашними идеалистами. Вопреки мнению некоторых товарищей, «животные духи», находящиеся в крови человека и состоящие из «тонкой материи», выражали пусть первичную, наивную, но материалистическую мысль. Вместо нематериальной души, как

субстанции, сторонники этого взгляда утверждали ее материальность, а стало-быть и смертность в смысле личной смерти человека. Вместе с тем при таком взгляде человек вдвигался, вопреки

при таком взгляде человек вдвигался, вопреки религиозному учению, в ряд других животных, что также шло в линии нарастания материалистических моментов мировоззрения.

Так и Дакоста пишет: «Этим духом живет человек, совершает свои дела и движется, пока дух в нем пребывает, и угасает этот дух, только уничтожаясь естественным образом или по какойлибо естественной причипе. И нет иного различия между душой животного и душой человека, кроме того, что душа человека разумна, а душа животного лишена разума; во всем остальном — в рождении, жизни и смерти — они совершенно одинаковы». Такая концепция, конечно, резко противоречила всему строю религиозного учения.

Мы говорили уже, что Дакоста не был философом по специальности, но мы можем легко пере-

софом по специальности, но мы можем легко пере-вести его иден на философский язык XVII века, и тогда выявится еще более выпукло занимаемое

и тогда выявится еще более выпукло занимаемое им в истории мысли место.

Декарт (1596—1650), по праву считающийся наряду с Ф. Бэконом родоначальником новой философии, учил о двух субстанциях, т. е. о двух абсолютно самостоятельных, пезависимых другот друга сущностях, — о теле и душе. Коренной характеристикой, атрибутом, т. е. таким свойством, без которого субстанция не может ни существовать, пи даже мыслиться, по учению Декарта, в отношении тела было протяжение, а в отношении души — мышление. Другими словами, тело было только протяжению и не мыслило; мыслила

душа, совершенно иная субстанциальная нематериальная сущность. Все остальные явления и процессы во вселенной были лишь модусами, т. е. случайными, не необходимыми состояниями или проявлениями той или пной субстанции. Это был классический дуализм Декарта, отрывающий душу от тела, разрывающий единство мира. Кроме того, философия Декарта была дуализмом бога и природы, поскольку бог оказывался трансцендентным природе, ее создателем и перводвигателем, также субстанцией, но первичной, образующей тело и душу.

аушу.
Разв: тие философии пошло по линии преодоления этого дуализма. Спиноза (1632—1677) дал материалистический монизм, утвердив единую и единственную субстанцию с двумя атрибутами— протяжением и мышлением. Бог перестал быть трансцендентным природе, пбо он сам оказался природой. Таким образом Спиноза преодолел дуализм бога и природы, дуализм тела и души. По его учению, существует одна единая субстанция— природа; она протяженна, и она же мыслит. Так материалистически в условиях и на языке XVII века решался Спинозой основной вопрос всякой философии— об отношении мышления к бытию.

но между Декартом и Спинозой стоит ученик и младший современник Декарта, в то же время старший современник Спинозы, Анри Леруа (1598— (679), с которого К. Маркс начинает развитие французского материализма. В историко-философском смысле Леруа представляет собою шаг вперед от Декарта. Его небольшое, но важное историческое дело заключается в том, что он душу, по

учению Декарта — субстанцию, считал возможным рассматривать как модус, т. е. не необходимое состояние или проявление тела. Это означало, конечно, материалистическое решение проблемы луши, это означало, в переводе на простой язык, утверждение смертности души. И обратно: утверждение Дакостой смертности души в переводе на философский язык XVII века выглядело как объявление души лишь модусом тела. Именно таков но своему философскому значению тот шаг, который сделал в истории Уриэль Дакоста. К этому только нужно заметить, что Леруа выдвинул свой тезис, и то лишь в гипотетической форме, в 1647 году, т. е. через семь лет после смерти Дакосты.

году, т. е. через семь лет после смерти Дакосты. Выступив против учения о бессмертии души, Дакоста, как мы уже замечали, отнял у этики ее религиозное обоснование. Вместо него он стал строить обоснование светское, мирское, земное. Принципом этого обоснования являлась для него природа, которая, правда, в несколько смутной и абстрактной форме, заняла у пего в последний период его развития место бога. Тем самым, снова переводя мысль Дакосты на философский язык эпохи, оп сделал большой шаг вперед к материалистическому монизму.

материалистическому монизму.
В самсм деле: душа перестала быть субстанцией, превратясь в модус тела. Бог лишился своего трансцендентного характера, как бы «рас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тезисы Леруа, — правильнее Деруа (Henry de Roy), — «Объяснение человеческого духа, или разумной души, в котором показывается, что она есть и чем может быть», см. Oeuvres de Descartes publiées par Ch. Adam et P. Tannery, vol. VIII, pp. 342—346, «Notae in programma quoddam sub finem anni 1647 in Belgio editum...».

пластавшись» и «утонув» в природе, как сово-купности тел. В неосознанной еще философски форме это был путь к Спинозе, точнее говоря, это было расчищением пути для Спинозы. Природа, единственная субстанция, оказалась, естественно, и базой для построения этики, мо-рального учения. Дакоста выступает за «есте-ственную свободу людей», за естественный закон природы, возражая вместе с тем против утили-таристского его понимания. «Не все, что полезно, вместе с тем и хорошо», — пишет он в «Примере человеческой жизни».

человеческой жизни».

К чему сводится, по мысли Дакосты, этот естественный или, как оп его иногда называет, первобытный закон? К нескольким простым правилам природы. Прежде всего первобытный закон соединяет всех людей друг с другом взаимной любовью, «он не знает разделения, которое есть причина и начало всей ненависти и величайших бедствий». Однако отсюда не следует, что Дакоста учит любить врагов своих. Это — рабская мораль. Если кто нарушил естественный закон, тот должен пожать плоды своего поведения злесь же на земле, в этой единственной жизни: ния здесь же на земле, в этой единственной жизни: ния здесь же на земле, в этой единственной жизни: «Совсем не хорошо, — пишет он, — отступать с бесчестием, предоставляя торжествовать насильникам и обидчикам. Итак, вы должны сознаться, что лостойное похвалы мужество заключается в сопротивлении гордым, насколько это возможно, чтобы поступающие дурно и извлекающие пользу из своего лукавства не надмевались еще более день ото дня. Конечно, хорошо и достойно благородного и честного человека с малыми быть малым и с овцами быть овцой. Но глупо облекаться в кротость овцы в столкновении со львами: это значит подвергаться бесчестию и порицанию».

пориданию».

Дальнейшие правила естественного закона, по мнению Дакосты, сводятся к почитанию родителей, к запрещению всякого посягательства на чужое добро, к воздержанию от поступков, которые мы сами поридаем в других. Все эти правила в тех или иных формулировках входят, как известно, во все кодексы «естественной морали» теоретиков естественного права XVII и XVIII веков, т. е. по существу раших буржуазных идеологов в сфере социально-этической и социально-политической — от Гуго Гродия через Спинозу вплоть до Гольбаха. Основы естественной морали у всех почти одни и те же: естественное равенство людей (аргумент против феодальных привплегий дворянства) и принцип частной собственности (утверждение власти капитала, защита ее от каких бы то ни было посягательств). Элементы этого в первичной форме имеются, как видим, и у Дакосты.

На такой базе строит Дакоста и свою буржуазную утопию: «Если бы люди захотели следовать здравому рассудку и жить согласно человеческой природе, все друг друга взаимно бы любили, все друг другу взаимно сострадали бы. Каждый облегчил бы беду другого, насколько может, и, конечно, никто другого даром не оскорбил бы. Поступающие наоборот идут против человеческой природы».

Насколько оправдалась эта мечта Дакосты, показали ближайшие стадии развития капиталистического общества. Это выходит, само собою разумеется, за пределы нашего очерка. Для нас важно установить, что Дакоста был передовым мыслителем буржуазии в ту эпоху, когда она в европейском масштабе только еще шла к власти и, поднимаясь против феодализма, выступала и против его союзника— религии, безразлично в какой оболочке, будет ли то христианство или иудейство.

У Дакосты есть замечательное в условиях того времени сравнение религии и ее слуг с ночным вором, который «коварно нападает на усыпленных сном и не помышляющих ни о чем подобном» людей. «У них, — пишет оп, — обычно на устах: «я — иудей, я — христиании, поверь мне, я не обману тебя». О злые звери! Кто не говорит ничего подобного и признает себя только человеком, гораздо лучше вас».

Таким передовым борцом молодой буржуазии,

Таким передовым борцом молодой буржуазии, выступавшей тогда прогив феодализма и религии пол флагом природы и человека, и был Уриэль Дакоста. Этой его исторической ограниченности мы, конечно, пикогда не должны забывать, но одновременно мы всегда должны помнить, что в тех же исторических границах Уриэль Дакоста стоит перед нами как яркая, типическая и вместе с тем глубоко индивидуальная фигура, достойная нашего признапия и внимательного изучения.

И. Луппол

# СОЧИНЕНИЯ УРИЭЛЯ ДАКОСТЫ

# О СМЕРТНОСТИ ДУШИ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ

ПЕРЕВОД С ПОРТУГАЛЬСКОГО СЕРГЕЯ ПГПАТОВА

## SOBRE A MORTALIDADE DA ALMA DO HOMEM

Gabrueldafa la

#### ГЛАВА XXIII,

в которой говорится, что такое душа человеческая, кто ее порождает, смертна ли она или, напротив, бессмертна

Так как нам предстоит рассуждать о смертности или бессмертии души человеческой, то уместно спачала поставить вопрос, что же такое указанная душа, тем более, что некоторые невежды, когда упоминают о ней, как будто представляют ее себе какой-то воплощенной девой, как другие изображают ее выходящей из чистилища. Итак, душа человеческая, говорим мы, есть и называется жизненный дух, которым живет человек и который находится в крови; и этим духом живет человек, совершает свои дела и движется. вет человек, совершает свои дела и движется, вет человек, совершает свои дела и движется, нока дух в нем пребывает, и угасает этот дух, только уничтожаясь естественным образом или по какой-либо насильственной причине. И нет иного различия между душой животного и душой человека, кроме того, что душа человека разумна, а душа животного лишена разума; во всем остальном — в рождении, жизни и смерти — они совершенно одинаковы, как говорит Соломон: и нет у человека преимущества пред скотом, потому что все — суета. Соответственно этому душа животного есть его одухотворенная кровь, как говорит закон, и из нее состоит и в ней находится указанная душа; таким же точно образом душа человека состоит из крови и жизненного духа.

После того как мы уже знасм, что у нас есть нечто, называемое душой, спросим теперь, кто порождает эту душу в теле человека. Мы отвечаем, что этот вопрос вызывает мало сомнений, и ясно, как солпце, что человек порождает душу другого человека путем естественного порождения, таким же образом, как одно животное порождает душу другого подобного ему животного, так же, как одип слон порождает другого столь же разумного слона, лисица — другую столь же хитоую лисипу, дошаль — другую дошаль, такую же разумного слона, лисида — другую столь же хитрую лисицу, лошадь — другую лошадь, такую же сильную, послушную и смелую. Человек, следовательно, порождает другого человека, разумного, как и он сам, и с сознательным умом, в чем и состоит отличие его от животных. И в чем и состоит отличне его от животных. И в этом нет ничего, в чем можно было бы сомневаться; в противном случае порождение человека было бы неполным и несовершенным, противным божественному порядку и установлению, которое в силу божественного слова посредством семени полагает в каждую из всех тварей зарождение себе подобного, и таким образом сохраняются их разповидности, и они размножаются. Человеку же в особенности было сказано: И благословил их бог, и сказал им бог: плодитесь и размножай-тесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и вла-дычествуйте над рыбами морскими. В И так как человек порождает во всем себе подобного, то поэтому то же самое писание говорит: Адам жил сто тридиать лет и родил по подобию своему. З Адам, одаренный разумом и владыка над всеми тварями на земле, породил свой образ и подобие, во всем совершенное, без вмешательства коголибо другого в это зарождение. То же самое говорит Соломон, когда говорит, что рождение человека подобно рождению животных. И, паконен, это обстоятельство свободно от всякого сомнения и противоречия, так как подтверждено разумом и законом.

не законом.

Не заслуживают, чтобы их слушали, те, которые говорят, что души являются существами, отдельными от тела, которых бог создал сразу и в одно время и поместил их как бы в амбар, откуда он посылает их, чтобы они входили в чрево беременных. Этот бессмысленный бред пустого древнего язычества недостопи какого-либо возражения кота ото они в постоящие время инменентация. ражения, хотя его еще в пастоящее время придерживаются фарисен.

держиваются фарисен.

Другие говорят, что бог создает эти существа во чреве беременных новым творческим актом: дело тоже чудесное, чуждое разуму и закону. Те, кто принимает это мнение, делают это потому, что не допускают, чтобы душа человека могла быть смертной, так как понимают, что душа была бы такой, если бы была порождена другим человеком и теми же естественными способами, какими порождаются души животных. А так как эти люди не имеют также на своей стороне пи разума, ни закона, чтобы подкрепить свою мыслы и придуманную догадку, то не для чего тратить время, чтобы излагать их доводы и разбивать их слабые и пеустойчивые основания.

Спрашивается далее, смертна ли человеческая душа или, напротив, бессмертна. Мы отвечаем, что ответ вытекает из всего предшествующего, а именно, что указанная душа смертна, так как мы сказали, что она состоит из крови и жизненного духа, который спачала умирает и угасает в человеке, от чего умирает и сам человек. Человек не умрет, если жизненный дух (душа, которая его одушевляет) не будет отсутствовать в нем. Эта естественная и очевидная истипа доказывается многими выразительными местами писания, против которых нельзя возразить.

нем. Эта естественная и очевидная истипа доказывается многими выразительными местами писания, против которых нельзя возразить. Во-первых, это доказывается тем, что в законе пе находится указаний, что душа человека бессмертна или что для нее предуготовлена другая жизнь, мука или слава, а было бы совершенно певозможно, чтобы закон пе упоминал о таких вещах, потому что обычно бог не скрывает от человека наказания, скорее он часто предупреждает его о паказании, чтобы при помощи страха перед ним отвратить его от зла, как это явствует из закона.

из закона.
Во-вторых, это доказывается тем, что сказал бог человеку: В день, в который ты вкусишь от него, смертию умрешь, чаловательно, человек был сотворен смертным и подчиненным смерти. Иначе, если бы он был по своему свойству бессмертным, это бессмертне он должен был бы иметь в одушевленном теле, одухотворенном тем духом, какой вдохнул в него бог, а не должен был бы умирать. Но сказал ему бог: Прах ты, и в прах возвратишься, чем указал человеку его конец и дал ему понять, что, хотя он и является главным творением, дни его имеют

число и копец и что он обратится в то же са-

число и копец и что он ооратител в то же самое, чем был раньше.
В-третьих, это доказывается тем, что прародители не имели в виду другой жизни и не касались ее благ, как это видно из их слов, потому
что, когда господь сказал Аврааму, что награда
его будет велика, тот ответил: Владыка господи!
имо ты дашь мие? Я остаюсь бездетным; и вот ито ты дашь мне? И остаюсь дездетным; и бот домочадец мой, наследник мой, 6 то-есть: господь, я не знаю, в чем могу я иметь эту большую награду или в какой монете можешь ты мне платить, так как у меня нет детей, которые были бы наследниками этих моих имуществ. Если бы к ней великую награду и не стал бы говорить о земных благах. Такие же блага имеет в виду Исаак в благословении, каким он благословляет Иакова, и на них основывается закон, имея их в виду для награждения праведных. Также и Соломон, рассуждая о эле, совершающемся в жизни, и не видя другой, лучшей жизни, считал наиболее счастливыми тех, кто не родился.

Написано: Разве над мертвыми ты сотворишь издо? разве мертвые встанут и будут славить тебя? или во гробе будет возвещена милость твоя и истина твоя — в месте тления? разве во мраке познают удеса твои и в земле забвения — правду твою? Следовательно, отрицается возможность для мертвых прославлять бога и восстать для этого, ибо в этом местопребывании их нет жизни, нет духа в могиле, в земле тления, в земле мрака и забвения, и только живые могут славить бога; и не мертвые восхвалят господа, ни все, нисходящие в могилу; но мы домочадец мой, наследник мой, 6 то-есть: господь,

будем благословлять господа отныне и вовек. В Поэтому в этих и в других подобных местах, какие встречаются на каждом шагу, инчтожностью и суетой человеческой жизни аргументируется обязанность бога быть милосердным и сострадательным по отношению к созданию столь слабому и столь недолговечному. Вот, ты дал мне дии, как пяди, и век мой как ничто перед тобою. Подлиню, совершенная суета всякий человек живущий. Подлиню, человек ходит подобно призраку. Услышь, господи, молитву мою и внемли воплю моему; не будь безмолвен к слезам моим, ибо странник я у тебя и пришлец, как и все отцы мои. Отступи от меня, чтобы я мог подкрепиться, прежде нежели отойду и не будет меня. 10 И в другом месте: Он, милостивый, прощал грех и не истреблял их; многократно отвращал гнев свой и не возбуждал всей ярости своей. Он помнил, что они плоть, дыхание, которое уходит и не возбращается. 11 А Иов говорил в главе 7: Дни мои бегут скорее челнока и кончаются без надежды. Вспомни, что жизнь моя — дуновение, что око мое не возбратится видеть доброе. Не увидит меня око видевшего меня; очи твои на меня, — и нет меня. Редеет облако и уходит; так нисшедший в преисподнюю не выйдет, не возвратится более в дом свой, и место его не будет уже знать его. 12 И далее говорит еще: Опротивела мне жизнь. Не вечно жить мне. Отступи от меня, ибо дни мои суета. 13 Такой же смысл мы находим дальше в главе 14 и во многих других местах, приводить которые было бы слишком долго. Все нсалмы, какие из-

и во многих других местах, приводить которые было бы слишком долго. Все псалмы, какие известны, говорят и приходят к заключению, что

жизнь человека коротка, а когда она кончится, то ему не остается ничего, ни даже надежды на возможность приобрести другую жизнь. Ибо для дерева есть надежда, ито оно, если и будет срублено, снова оживет и отрасли от него не перестанут. Если и устарел в земле корень его и пень его замер в пыли, но лишь почулло воду, оно дает отпрыски и пускает ветви, как бы вновы посаженное. А человек умирает и распадается; отошел, и где он? Уходят воды из озера, и река иссякает и высыжает: так человек ляжет и не встанет; до скончания неба он не пробудится и не воспранет от сна своего. 14 Это значит: настолько певозможно умершему человеку верпуться к жизни, что скорее сможет море остаться без воды и высохнут многоводные реки, по никогда человек не сможет вернуться к жизни, пока существуют небеса, что будет вечно, и, однажды уснув, он никогда не пробудится от смертного сна. Потому, что этот сон так глубок, Давил говорил господу: Просвети очи мои, да не усну я сном смертным; да не скажет враг мой: «п одолел его»: 18 ты, господи, видишь, что враг не перестает искать меня, легко может пастунить час, когда я могу попасть в его руки и погибнуть в них; так просвети мои очи, чтобы я видел, куда я ставлю свои ноги, и чтобы я мог защититься от него, чтобы случайно не уснул я смертным сном, чтобы не случилось этого и не уснул я этим сном, от которого не пробуждаются, и чтобы враг мой не стал хвастаться, что одолел меня. Таким образом всем этим доказывается, что раз человек умер, то пичего не остается от него, и не вернется он однажды к жизни, ибо

летам моим приходит конец и л отхожу в путь невозвратный. Исполнился конец их, и я совершу это путешествие, обычное для всякой плоти, и пойду по этой дороге, по которой нет обратного nymu. 16

пойду по этой дороге, по которой нет обратного пути. 16

Те, кто защищает положение, что луша человеческая бессмертна, обыкновенно возражают на некоторые из приведенных нами оснований, причем они выделяют плоть и делают некоторые различия, которые, будучи мало правдоподобными, отпадают сами собой. Так, они возражают на текст: прах ты, и в прах возбратишься, указывая, что там бог говорил с телом, а не с лушой. Смешное возражение! Бог говорил с человеком живым и олухотворенным и именно ему объявил, что жизнь его имеет предел и число, и прах оставил во прахе, чтобы больше его уже не подпимать, а это ведь было бы совершенно необходимо, чтобы можно было надеяться на это. Адам больше не восстал, хотя спит уже стольмного времени, да и не восстанст, пока длится мир и существуют небеса, что будет вечно.

Таким же образом они возражают на тексты, которыми доказывается, что мертвые не могут восхвалять бога, — а именно они говорят, что не могут восхвалять бога, — а именно они говорят, что не могут восхвалять дух чистый и свободный от тела, чем восхвалять дух чистый и свободный от тела, чем восхвалять бы воплощенный и находящийся в теле, и было бы неправильно говорить, что мертвые не восхваляли бога, когда восхваляют его дух их. Если же мертвые тоже восхваляли господа, то также излишним делается аргумент,

обязывающий бога иметь сострадание к человеку, указывая ему на краткость его дней и его ничтожество в случае, если после смерти человека оставались его душа и его дух, пачиная пользоваться другой жизнью, блаженной, вечной и лишенной трудов, по так как это не так, то каждый говорил и скажет сокрушенно: вспомни, ито око мое не возвратител видеть доброе. 17 Далее, они возражают на стих: он помнил, ито они плоть, дыхание, которое уходит и не возвращается, и тому подобное, что дух не возвратится в это смертное тело, но возвратится в тело бессмертное. Они не видят, что если бы дух мог возвратиться в такое тело, то он возвратился бы в лучшее, и это возвращение не называлось бы невозвращением. Коротко, это — бессмысленные различения и дурно взятые окольные пути, чтобы избежать истины, которая, будучи столь сильной и могущественной, не позволяет себя победить.

прибавим, что Авраам также говорил: Вот, л решился говорить владыке, л, прах и пепел. 18 Если бы дух Авраама был бессмертен и должен был возвратиться, чтобы получить бессмертное тело, то не был бы Авраам прахом и пеплом и поистине не мог бы называть себя так; скорее был бы Авраам существом бессмертным и не должен был бы настолько принимать во внимание тело, часть менее существенную, чтобы из-за нее принять такое назвапие и называть себя прахом, ибо вещи пазываются по части, какая более в них преобладает, а в человеке важнее его дух, который составляет его основную часть. Если этот дух бессмертен и является существом

самостоятельным, то бессмертным является и человек, и не назовет он себя прахом, хотя бы его тело и было таковым, тем более, что оно существует только до известного времени. Итак, Авраам знал свое преходящее и тленное состояние, и, видя себя таким, когда должен был говорить с богом, он вооружился смирением, признавая и представляя себе, насколько он недостоин

вая и представляя себе, насколько он педостоин был этого разговора.

Таким же образом следует понимать место: прах ты, и в прах возвратишься; этого пельзя было бы сказать о целом и живом человеке, с которым говорил бог, если бы дух его был бессмертным и человек не обращался бы во прах. Это хорошо понимал Соломон и потому сказал, что человек не имеет пикакого преимущества перед животным в смысле долговечности, ибо все инчтожно, и участь сынов человеческих и участь животных— участь одна: как те умирают, так умирают и эти, и одно дыхание у всех, и нет у человека преимущества перед скотом; потому что все— суета. 

Фантазирующие толкователи, чтобы дать выход из этого стиха, говорят: все инчтожно, кроме души. Это их возражение очень хорошо связывается со всем тем, что говорится, когда речь идет о том, что человек в своей долговечности инчем не отличается от животного и тем же

инчем не отличается от животного и тем же самым духом обладает как тот, так и другое, и что по этому самому все суета, все идет в одно место; все произошло из праха, и все возвратится в прах. Кто знает: дух сынов человеческих восходит ли вверх, и дух животных сходит ли вниз, в землю? И так увидел я, что нет ничего лучше, как наслаждаться человеку делами своими: потому что это—доля его, 20 и человек не получает другого плода от своего творения, и я увидел, что нет имчего лучшего, как то, чтобы возрадовался человек на дела свои, потому что это — доля его. Не остается человеку другой жизии, чтобы жить; из той, какою обладает он в настоящем, должен извлекать он выгоду и богатство, и если он хочет сохранить ее, то нусть он боится бога и исполняет его заветы, таким образом будет он наслаждаться илодом труда своего.

### ГЛАВА XXIV,

в которой излагаются основания, какие обычно приводят для себя те, которые говорят, что душа человеческая бессмертна и что существует воскресение мертвых, — с возражениями на них

Те, которые провозглашают бессмертие души и воскресение мертвых, подобны людям, которые хотят влезть на гладкую стену без лестипцы и которые, не имея опоры, всякий раз, протягивая руку и собпраясь поставить ногу, скользят и падают, как это будет явствовать из следующих их основных положений.

Первое: Человек был сотворен по образу божню; бог бессмертен, следовательно, человек также бессмертен, иначе человек не был бы сотворен по образу божию.

II. Сотворение людей не похоже на сотворение других животных; бог вдунул в человека дыхание жизни, следовательно, это дыхание бессмертно.

III. Бог сказал человеку: В день, в который ты вкусишь от древа, смертию умрешь. 21 Если бы Адам не ел, он не умер бы, следовательно, он был сотворен бессмертным.

IV. Монсей сказал богу: Если не простишь этому народу, то изгладь и менл из книги твоей, в которую ты вписал. 22 В этой кпиге были за-

писаны те, которые должны жить вечной жизнью,

и это те, которые живут в земле живых.

V. Самуил пришел говорить с Саулом, следовательно, мертвые живут и разговаривают.

VI. Илия был взят на небо и живет, а Елисей

воскресил мертвого.

VII. В псамых читается, что змые будут истреблены на земле, а праведные будут благоденствовать, следовательно, необходимо, чтобы была другая жизнь, ибо в этой благоденствуют злые, а праведные страдают, и так ип злые не наказаны, ни праведные не награждены.

VIII. Написано в исалме 16: ибо ты не оставишь души моей в гробиище и не оставишь твоего милосердного видеть могилу. 23 Также псалом 31: как велико твое благо, которое ты сохранил для болщихся тебл. 24

долщихся тедя. <sup>24</sup>

1X. Написано у Исани, гл. 26: Оживут мертвецы твои, п дальше: земля извергнет мертвецов; <sup>25</sup> там же: я открываю ваши гробинцы, я заставлю вас подияться из гробов ваших, народ мой. Далес — Иов, гл. 19: А я знаю, искупитель мой жив, и он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию; и я во плоти моей узрю бога, я узрю его сам; мои глаза, не глаза другого, увидят его; истаевает сердце мое в груди моей. <sup>26</sup> Также Даниил пророчествовал о постросении мертину воскресении мертвых.

На первый аргумент, что человек не был бы сотворен по образу божию, если бы он не был бессмертным, мы возражаем, что глупо хотеть, чтобы человек был образом божиим во всем и виолие, ибо если бог всемогущ, то человек, будучи его образом, еще не является всемогущим,

С аругой стороны, если бы мы должны были рассматривать человека как образ божий в такой степени, что он должен быть точным подобнем его, то было бы необходимо, чтобы человек был богом, по бог не может создать другого, во всем нодобного самому себе, и самое большое величие его заключается в том, что он сам со всем своим могуществом не может создать другого себе равного, ибо несовместимо быть богом и иметь возного, ибо несовместимо быть богом и иметь возможность быть сделанным, сотворенным или рожденным. Итак, человек есть образ и в некотором отношении подобие бога, есть тень его премудрости, но не сама премудрость. Он господствует над тварями и почти подобен богу, по не господствует так, как бог, а также не является образом божним в отношении бессмертия, ибо бессмертие есть свойство бога, а не человека. Разве дни твои — kak дни человека, или лета твои — kak дни мужа? 27 не мог бы Иов сказать этого, если бы дух человеческий был бессмертным.

На второй. Сотворение человека не было полобным сотворению неразумных животных: и бог вдунул в него дыхание жизни, следовательно, это дыхание бессмертно. Мы возражаем; аргумент этот инчего не утверждает, и заключение выволится пеправильно, потому что не следует, что лух, давший жизнь телу Адама, без души Адама был бы бессмертным духом, скорее это место доказывает, что животные обладают таким же жизненным духом, как и человек, потому что

жизненным духом, как и человек, потому что при сотворении их сказал бог: да произведет земля душу живую, 28 а при сотворении человека, после того как он был одушевлен жизненным духом, какой бог вдунул в него: и стал человек ду-

шою живою 29, так что то же самое слово употре-

шою живою <sup>29</sup>, так что то же самое слово употре-бляет он как в одном случае, так и в другом, и, как говорит Соломон, одно дыхание у всех. <sup>30</sup> Что бог не извлек человека из земли вместе с животными, как он мог бы это сделать, было вполне уместно, так же как и что человек пе возпик в одном стаде с ними, будучи господином над ними, одарепный разумом и причастный к божественной мудрости; итак, из способа его сотворения можно было бы постичь, что в своей жизни он настолько же отличен, как был отличен и в сотворении.

Другие различия заключаются также в самом сотворении, и все они для поучения человека: только одного человека создал бог, а не многих, только одного человека создал бог, а не многих, и дал ему жену, которую извлек из него самого; все это научает его жить, но не имеет никакого отношения к тому, смертен он или бессмертен. Если бы Адам был уже живым, когда бог вложил в него жизненный дух, то мы могли бы сказать, что этот дух был чем-то отличным и отдельным от животного духа, благодаря которому Адам уже жил. Однако Адам не двигался, прежде чем вошел в него жизненный дух, следовательно, жизненный дух, какой вошел в Адама, был животной душой, и именно эта животная душа была душой разумной, и все это есть одно и то же; таким образом, в тот момент, когда в человека вошла животная душа. в нем также появляется разум и способдуща, в нем также появляется разум и способность размышления, что называется разумной душой. Буду восхвалять господа, доколе жив; буду петь богу моему, доколе есмь; ибо после того, как не будет меня, и уже не смогу петь; выйдет дух его, и он возвратится в землю свою; возвратится

человек в землю, которая он есть, и в тот день погибнут помышления его, в день смерти человека окончатся все размышления его, и никогда больше он не будет рассуждать. <sup>31</sup> Екклезнаст, глава 9: Все, что может рука твоя делать, по силам делай; потому что в могиле, куда ты пойдешь, нет ни работы, ни размышления, ни знания, ни мудрости. <sup>32</sup> В день смерти человека все кончается с ним; смертен и кончен был дух, какой бог дал ему, а не бессмертен и бесконечен, кои оог дал ему, а не оессмертен и бесконечен, н поэтому он умирает, так как иначе не умер бы. Иов, глава 34: Если бы он обратил сердце свое к себе и взял к себе дух ее и дыхание ее, вдруг по-гибла бы всякая плоть, и человек возвратился бы в прах; <sup>33</sup> то же самое о других животных: отни-мешь дух их — умирают, и в персть свою воз-вращаются, <sup>34</sup> исалом 104, так что, если бог отни-мает дух свой, привлекает к себе и прекращает его в человеке, животном разумном, как и в ка-

его в человеке, животном разумном, как и в каком-либо другом, которое не является разумным, то каждое из них упичтожается и кончается. Некоторые, чтобы исказить эту истину, говорят, что тогда пес был бы так же хорош, как и человек, и что люди заслуживают быть лишенными с болезнью того бытия, какое дал им бог, потому что они так илохо знают это и цепят, что из господина собаки делают себя ее братьями только потому, что им пе дал бог жизни вечной, как будто он был в чем-то их должником. Лучше говорил другой в своем сборнике романсов:

Смертным ведь мать родила меня; значит Мог умереть я тотчас. Жизни, — сей дар нам небес добровольный, — Требовать прав нет у нас. 35 На третий. В день, в который ты вкусишь от древа, смертию умрешь. <sup>36</sup> Если бы Адам не ел, он ие умер бы, следовательно, он был сотворен бессмертным.

бессмертным.

Мы говорим, что аргумент ложен, ибо не следует, что, если бы Адам не ел, оп не умер бы, но следует, что Адам, если бы он не ел, не умер бы той смертью, какой ему угрожал бог; своей естественной смертью и в свое время умер бы Адам, а не умер бы смертью преждевременной, потому что преступил заповедь. Так говорит закон и заповедь, — тот, кто совершит такой поступок, смертию умрет, а не так, что не должен умереть, если не совершит такого поступка. Он, несомненно, должен умереть, но должен умереть не той смертью, какая указана, как угроза за этот поступок.

этот поступок.
Иезекинлы: Живу я, говорит господы бог: не хочу смерти грешника, но чтобы грешник обратился от пути своего и жив был. <sup>37</sup> Он не умрет смертью угрожаемой, я не убью его раньше, чем исполнятся дни его, не убью его злой смертью, надлежащей грешникам. Поэтому, если бы Адам не согрешил, то не судил бы его бог, как он его судил, ибо если он сейчас же не покарал его смертным приговором, а продлил ему жизнь, то это было благодаря милости и на основании его поручительства. И даже если допустить, что Адам был сотворен бессмертным, то разве не доказывает в нем слабость его тела то, что ему было необходимо есть и пить даже при условии, что он будет соблюдать положенную ему заповедь? В тот час, когда он ее преступил, он потерял бессмертие, и так он умер, ибо если бы он был бес-

смертным, то, пока не согрешил, он должен был бы бессмертно жить телесно; он согрешил и умер, и пропало бессмертие. Но в действительности смертным и преходящим он был сотворен. На четвертый. Монсей сказал богу: изгладь тогда и меня из книги твоей, в которую ты вписал. 38 В этой книге были записаны те, которые должны жить жизнью вечной, и это те, которые живых.

живут в земле живых.

Мы говорим, что все это отпосится к жизни настоящей, а не к другой, которой нет. Моисей сказал богу, чтобы он вычеркнул его из своей кпиги, в которую он записывает праведных, чтобы вознаградить их в этой жизни, дав им исполнить свои дни в мире и счастии. Мы не предполагаем, что бог имел какую-нибудь памятную книжку, по полагаем, что язык приспособился к нашему способу выражения, чтобы показать, что бог помнит о мире, чтобы вознаграждать и наказывать. Вот об этой книге и сказал Монсей богу, чтобы тот его вычеркнул, как будто говоря: казывать. Вот об этой кинге и сказал Монсей богу, чтобы тот его вычеркнул, как будто говоря: убей меня, отсеки меня прежде, чем я исполню свой путь; если я не вижу прощения этому пароду, я не хочу жизни; точно так же как он сказал в другой раз: Когда ты так поступаеть со мною, то умертви меня, если я нашел милость пред очами твоими, чтобы мне не видеть бедствия моего. Зо Однажды я просил тебя, господи, чтобы ты убил меня, ревнуя о благе этого народа, потому что я не хотел жизни, чтобы видеть его бедствия; теперь я прошу тебя во второй раз, ревнуя о своем благе, ибо, если я должен жить с таким бременем, для меня неприятно обладать жизнью. Так говорила также Ревекка

Исааку, говоря, что жизнь была ей в тягость, что она не хочет жить, если Иаков должен был взять жену из дочерей этой страны.

Не просил Моисей бога вычеркнуть его из книги, в которой были записаны те, кто должны были жить жизнью вечной и совершенно счастливой, — если бы такова была жизнь, — для того чтобы быть внесенным в книгу врагов божиих, осужденных на вечную муку, ибо такая просьба была бы безумной и сумасбродной.

Землей живых называется этот мир, в котором мы живем и скитаемся, землей жизней, — именю указываются многие жизни, — ибо в ней живут многие; итак, она не является страной одной только жизни. Землей мертвых, землей тления называется могила, колодезь молчания, стра-

ной только жизни. Землей мертвых, землей тления называется могила, колодезь молчания, страна мрака и смертной тени, куда не проникает свет, как изображает ее Иов. Об этой стране жизней много раз упоминает Иезекинль, глава 32, и упоминается на каждом шагу во многих исалмах: буду ходить пред лицом господа в земле жизней, освободил господь душу мою от смерти, 10 друк тех, которые искали ее ради тпранства, поэтому я буду жить и ходить перед богом в стране жизней; а если так, то буду благодарным за милости, о которых знаю, что получаю их из его руки, и так принесу жертву за благосостояние мое: чащу спасения прииму и имя господне призову, обеты мои воздам господу; дорога в очах господних смерты святых его. 11 Господь не ценит настолько мало своих праведников, чтобы смерть их не была очень дорога ему, поэтому он не предает нас легко в руки врагов своих, и по этой причине в знак выражения благодарности

обеты мои воздам теперь господу пред всем на-родом его. 12 Итак, теперь доказано, кто были за-писанные в книге господней, и что такое земля жизней.

жизней.

На пятый. Самуил пришел говорить с Саулом, следовательно, мертвые живут и разговаривают.

Мы возражаем: Самуил не пришел говорить с Саулом, и мертвые не живут и не разговаривают, и то, что написано об этом приходе или разговоре в первой книге, озаглавленной книгой Самуила, совершенно противно учению, основанному на законе, и приведенным местам, которыми доказывается, что мертвые не живут и ни о чем не знают, как те, которые уже больше не существуют. Так как это писание противно истинному учению закона, оно необходимо должно быть ложным, и его должно истолковывать так же, как и другие писания, написанные и принятые фарисеями, но отвергнутые саддукеями. Мы принимаем закон в качестве руководителя и главного основания, и при помощи закона должны мы судить и отделять ложное от истинного. Закон повелевает нам, чтобы мы не верили пророку дить и отделять ложное от истинного. Закон повелевает нам, чтобы мы не верили пророку или чудотворцу, который ложными чудесами или явлениями хочет нас склонить к поклонению чужим богам, которых мы не знаем и знать которых не научил нас закон. И на прочном основании, утвержденном в нем, разве не повелевает нам закон презирать их приметы? Тот же самый закон дает нам правило, чтобы распознать ложного пророка, который говорит во имя господне, и однако пророчества его не исполняются; все это делается для того, чтобы предостеречь нас и сделать нас осторожными против коварства

людей, которые не перестают измышлять и пробовать всякое зло, против которого защищены те,
кто ищет прибежища в истине закона; ведь появляется как бы повое учение, утверждающее,
что мертвые говорят и встают на призыв тех,
кто их вызывает, — обстоятельство, закону неизвестное; я скорее рассматриваю этот способ вызывать мертвых как языческий и суетный. Поэтому писание, или рассказ, того, кто говорит нам,
что Самуил пришел разговаривать с Саулом, необходимо должно быть нами отвергнуто и отброшено, так как мы твердо придерживаемся учения
и истины закона. Несомненно, что всякий, кто
рассмотрит этот рассказ, сейчас же убедится в
его пичтожестве. Ибо надлежит знать, кто ссудил Самуилу этот плащ, чтобы накрыться, кто
дал ему плоть и эту белую бороду, какая за несколько дней выросла у него под землей, если он,
уходя из этого мира, пришел нагим со своим
духом в то место, где находился. Также сказал
ему Самуил, что на другой день Саул будет с ним,
и таким образом Саул, от которого, как там говорится, господь отошел и сделался врагом, займет такое же хорошее место, какое имел Самуил,
его любимед. Наконец, если существует учение
и какое-то искусство, чтобы обманывать и показывать фантастические тела, то я о таком искусстве ничего не знаю, но мог произойти какой-нибудь обман. Если преступная женщина все
же заставила Саула поверить, что луша Самуила,
облаченная в новую плоть и одежды, пришла
говорить с ним, это более чем совершенно пичтожно, это — учение ложное, языческое, пустое.
Исаия говорит: спрашивают ли мертвых о жси-

вых? 13 то-есть больше знает, больше стоит, лучие живой, чем мертвый. Что доброго может сделать мертвый живому, чтобы мертвых нужно было спрашивать о живых? Соломон сказал: И псу живому лучше, нежели мертвому льву. Живые знают, что умрут, а мертвые ничего не знают, и уже нет им воздаяния, потому что и память о них предана забвению; и любовь их, и ненависть их, и ревность их уже исчезли, и нет им более части вовеки ни в чем, что делается под солнцем; 14 мертвый кончился, он не имеет больше никакого отношения к тому, что происходит в мире, и настолько мало имеет он отношения, что, как говорит Иов в главе 14, он инчего не знает о своих детях: в чести ли дети его, он не знает; унижены ли, он не замечает. 15 его, он не знает; унижены ли, он не замечает. <sup>48</sup> Итак, если человек мертв, то-есть спит своим сном, от которого никогда не проснется, то должны устыдиться выдумщики, которые ходят с мертвецами на спине и хотят убедить нас, что мертвые снова являются живым и служат для них советниками.

На шестой. Илия был взят на небо и живет;

На шестой. Илия был взят на небо и живет; Елисей воскресил мертвого.

Даже если все это произошло так, то из этого пичего нельзя заключать о бессмертии души; скорее это доказывает, что если бог хотел сохранить Илию живым, чтобы послать его проповедывать людям, то это было потому, что если бы он умер, то не мог бы верпуться в мир, разве только бог сотворил бы его вновь, как сотворил он первого человека; таким образом, если это действительно так, бог продлил ему жизнь, но не сдслал его бессмертным, ибо по окончании

своей миссии он должен умереть. Если мы послушаем, что говорят об этом писании садлукси, то мы узнаем, что ноистине, кажется, мало необходимости в том, чтобы сохранить Илию живым, и не ограничилось могущество божие тем, чтобы возносить добрых духов всякий раз, как захочется, чтобы они служили посландами. Так же обстоит дело и с мертвым, которого воскресил Елисей, простершись над ним, приложив уста к его устам и руки к его рукам, — учтивый способ творить чудеса и воскрешать мертвых; таким образом бог не поступает. Ничего не дает для нашего вопроса этот покойник, которому бог, если это было так, вновь дал по милости своей новый дух, и он опять умер, ибо не воскресил его бог для жизни вечной. Так какое же значение имеет для нас его воскрешение как доказаего бог для жизни вечной. Так какое же значение имеет для нас его воскрешение как доказательство бессмертия, о котором мы говорим? Кроме того, можно было бы очень много сказать относительно истинности этого чуда, какого бог никогда в другое время не совершал, как и не имел обыкновения убивать людей, чтобы потом воскрешать их. Во второй книге Самуила читается, как ответил Давид своим слугам, которые удивлялись, видя его за едой, когда он узнал о смерти сына, ибо, пока ребенок был еще жив, он постился: Я постился и плакал, ибо думал: кто знает, не помилует ли меня господь, и дитя останется живо? А теперь оно умерло; зачем же мне поститься? Разве я могу возвратить его? Я пойду к нему, а оно не возвратится ко мне. 46 Другое чудо рассказывается о Елисее; оно яспо представляется чудом сочиненным и ненужным, и бог не имеет обыкновения творить чудеса

столь обыденные и почти детские. Елисей в сопровождении пророков пошел на Иордан рубить деревья, и у одного железный топор упал в реку; это очень огорчило его, и он сказал: Ах, гослодии мой! — а он взят был на подержание. 47 Тогда Елисей бросил палку, и железный топор всплыл, и тот, который потерял его, опять взял его и укрепил на топорище. Чудо с железным топором излишне и настолько мало необходимо, что в него с трудом можно верить. Нужно, однако, знать, что среди книг, какие фарисеи нам продают или подпосят в качестве подлинных, есть многие, отвергаемые саддукеями, которые при этом указывают, какие книги подлинные. Так как я не имею спошений с этими саддукеями, я не знаю, как свои пять пальцев, какие книги подлинные. Однако и без этих спошений вполне можно уяснить себе по содержанию, какие книги или части их должны быть отвергнуты или приняты. При этом меня подкрепляет то, что эти люди настолько подозрительны или, лучше сказать, столь правдивы в своих делах, что писание, которое не имеет порукой другого свидетельства, кроме ихнего, будет для пих очень подозрительным и сомнительным, а если оно имеет против себя свидетельство других иудеев, отридающих его подлинность, то это писание не будет заслуживать никакого доверия. Таким образом все, кто любит истину и желает достичь ее, должны со всей своей силой стремиться к тому, чтобы в совершенстве познакомиться с тем, что говорят салдукей о подлинности книг, которые фарисеи хотели принять в число святых и божественных, чтобы таким образом не жить, будучи обманустоль обыденные и почти детские. Елисей в сотым ложью, какая в них заключается, и иметь возможность подойти к истинному познанию, которому обычно препятствует и которого не допускает доверие, проявляемое к писаниям лживым и пустым.

пускает доверпе, проявляемое к писаниям лживым и пустым.

На VII. Во многих исалмах читается, что злые будут истреблены на земле, а праведные будут благоденствовать; следовательно, необходимо, чтобы была другая жизнь, ибо в этой благоденствуют злые, а праведные страдают, и так ни злые не наказаны, ни праведные не награждены.

Мы возражаем: действительно, в псалмах читается об истреблении злых и о благоденствии праведных, и это учение истинно, основано на самом законе; однако мы отрицаем то, что следует дальше, а именно, что ни злые в этой жизни не бывают наказаны, ни праведные вознаграждены, ибо такое утверждение является совершенно противным истине и основному положению закона, который не объявляет ничего другого, когда гласит: Твори благо, чтобы благо было тебе и детям твоим после тебя, ибо послодь бог твой, бог сильный, ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого рода, ненавидищих меня, и творящий милость до тыслии родов любящим меня и соблюдающим заповеди мои. 48 Таким образом бог в настоящей жизни отплачивает злому в его собственном лице и в лице его детей и потомков, а также отплачивает доброму, творя благо его семени почти до бесконечности, как воздал он Аврааму, хотя его семя часто так испытывало гнев божий, что заслуживало быть истребленным или по крайней мере совершенно отвергнутым;

однако потому, что это было семя Авраамово, и чтобы сдержать свое слово, он не отвратил от него милосердия своего, как от других людей, и даже думал восстановить его в лучшем состоянии, имея в виду самих отцов и заключениее с инми соглашение: ты должен знать, что господь, бог твой, это бог верный, который соблюдает договор и оказывает милосердие тем, кто любит его и соблюдает зановели его, до тысячного поторымя и который воздает тем, кто понарилить его и соолюдает заповеди его, до тысячного по-коления и который воздает тем, кто пенавидит его, перед лицом своим, чтобы погубить их. Пе-ред лицом своим воздает бог грешнику и не от-кладывает наказания ин на какое время. Это есть учение закона, и учение истипное, под знаменем которого мы боремся.

которого мы боремся.

Если же мы часто видим, что злые благоденствуют и что они не несут своего наказания так быстро или в такой форме, как мы этого хотели бы, то мы должны номинть, что наше зрение слишком коротко, чтобы проникнуть в памерения бога и в глубину его мудрости, с какой он управляет миром.

Бог смотрит на сердца, видит и знает, чего заслуживает каждый, и сообразно с тем, чего он заслуживает, воздает ему; мы же, напротив, видим только внешнее и судим как сленые. Бог териит, потому что он не желает истреблять человека, скорее он хочет, чтобы человек обратился, ибо пока еще не исполнилась мера беззакония аморреев; <sup>49</sup> однако если он не обратится, то неизбежно кара божия настигнет его; если он не обратится, то его меч наточен, его лук натянут и приготовлен для него, и обращены на него его стрелы, сосуды смерти. И мы понимаем это

так, что если наказание, по нашему представлению, замедлилось и злой остался безнаказанным, то мы должны знать, что счастливое состояние людей непрочно и что, если они продолжают пребывать в своем грехе, мы можем ожидать их верной гибели: видел л нечествиелуся многоветвиетому дереву; по он прошел, и вот нет его; ищу его, и не нахожу. Во Мы видим, что это случается на каждом шагу. Бог укорачивает и обрезает жизнь многим, когда они думают, что только еще начинают жить; он настигает различными болезиями, страданиями голода и инщеты, унижает высоких и богатые дома сравнивает с землей таким образом, что мы обычно устрашаемся при виде людей или их сыновей, которых мы знали в иное время; пбо это значит погрузиться в несчастия, это значит пскать и не находить больше инкакого следа его, подобно тому как исчезают также огромные царства, которыми бог одно время пользовался для наказания других народов. В конце концов все получат свое возмездие, и даже получили его, пбо бог живет и видит, и сулпт мир ежедневно, и мы не видим на земле ничего другого, кроме исполнения его приговоров, о которых мюди илохо осведомлены. Напротив, о добрых и праведных говорится: Я был молод, и состарелся, и не видел праведника оставленным и потомков его прослацих хлеба, 31 так что в этой жизни воздает бог и доброму и злому. Никто не должен быть столь глушым и безумным, чтобы думать что-нибудь иное и делать столь перазумный вывод против истины и основного положения закона, пбо если бы он

захотел исследовать это своей головой, то он признал бы бесспорность этой истины, так же как некий поэт, первый среди поэтов своего народа, должен был признаться, что он, кажется, завидовал пути дурных, думая, что для них не существует возмездия. Он говорит так:

Видел я, что в мире этом Добрых доля—лишь мученья, И не мог без удивленья Видеть злых всегда при этом Как бы в море наслажденья.

Благ достигнуть поли желанья, Что даны столь в беспорядке, Стал я злым, но наказанья Не избегнул: в назиданье Мне лишь мир идет в порядке. 52

Совершенно лишен разума человек и все те, кто думает, что на долю злых всегда выпадает благо. Однажды так может случиться с пими, но конец их ведет к гибели. Напротив, добрых может однажды коспуться несчастье или потому, что бог хочет их испытать, или потому, что нет человека столь праведного, что он не заслуживал бы какого-нибудь наказания; однако конец их ведет к миру. Итак, должно смиряться дерзкое суждение людей, в чых глазах добрым является часто тот человек, который в глазах бога является злым. Человек должен опустить немного крылья своего неразумного самомнения, с каким он хочет занять место бога и вместе с ним сделать себя самого судьей на земле; итак, когда он видит, что происходят некоторые вещи, тайны которых он не постигает, то пусть он предоставит это богу, праведному судье, который управляет

миром с высокой мудростью, на много превосхо-лящей человеческую, потому что, как бы сильно человек пй старался, он этой мудрости достичь не сможет. Соломон говорит: тогда л увидел все дела божии и нашел, что человек не может по-стигнуть дел, которые делаются под солнцем. Сколько бы человек ни трудился в исследовании, он все-таки не постигнет этого. ВЗ Только то Сколько бы человек ни трудился в исследовании, оп все-таки не постигнет этого. 53 Только то может человек знать и постигнуть, что бог является судьей на земле и на ней с точными весами вознаграждает добрых и наказует злых. И когда он видит, что праведный Авель погибает от рук коварного Каина, то пусть он подумает о том, что эту смерть навлек на него грех его отца, и пусть оп научится бояться бога, который наказание грешника простирает до его детей. Хотя эта тема такова, что она вызывала на длинное рассуждение, необходимо его оборвать, чтобы подойти к копцу. Однако чрезмерно довольно того, что мы показали, чтобы уничтожить противный аргумент, основанный на ложной видимости против истинного учения закона.

На VIII. Написано: ибо ты не оставишь души моей в гробнице и не оставишь твоего милосердного увидеть могилу; 54 также: как велико твое благо, которое ты сохранил для боящихся тебя. 85 Мы возражаем: это не имеет никакого отношения к делу. Смысл первого стиха такой: ты не допустишь, чтобы душа моя понала во власть моих врагов и чтобы я через их руку сошел в могилу. Давил радовался, что господь служит ему защитой, и говорил, что под его покровом он спит спокойно и не боится, что его могут убить. Он не хотел сказать, что после его смерти бог выведет его душу из гробницы, ибо это проти-

воречит последующим словам: не оставишь твоего милосердного увидеть могилу, которыми он не хочет сказать, что он никогда не должен увидеть могилы, пбо могилу всем придется увидеть, и ни один живущий не избежит се объятий. Какой человек будет жить и не увидит смерти, и освободит свою душу от руки смерти? Но он хочет сказать, что господь не оставит души его в смертельной онасности и не допустит, как мы говорили, чтобы он увидел могилу от рук злых, которые его искали, — как он утешал себя в этом и в других исалмах. Второй стих, как велико твое благо, которое ты сохранил для боящихся тебя, объясняется сам собой дальнейшими словами: которое приготовил уповающим на тебя пред сынами человеческими, в настоящей жизни творит бог это благо. Каково же оно? Ты укрываешь их под покровом лица твоего от мятежей людских, скрываешь их под сению от пререкания языков: 57 ты будешь ему защитой и убежищем от всякого людского преследования, против предательства и коварства, за освобождение от чего воздавал он благодарения господу, — блага, случившиеся пред

коварства, за освобождение от чего воздавал оп благодарения госполу, — блага, случившиеся пред лицом сынов человеческих в настоящем. О других благах мы не будем мечтать, а если возмечтаем, то это будут только мечты.

На IX. Место у Исапи: оживут мертвецы твои. 58 Мы возражаем: пророк не говорит о настоящих мертвецах, о тех, которые окончили естественный путь жизни, и он не говорит, что они воскреснут. Но мертвецы, о которых он говорит, это парод Израиля, рассеянный по разным странам и считаемый в них за мертвого, ибо никто не думает о нем, что он онять когда-ни-

будь станет пародом, но что он всегда будет пребывать во прахе, униженный, истощенный и иссохиий, точно так же, как говорит о нем пророк Иезекниль в главе 37, где он заявляет, что костями сухими был дом Израиля, указывая на то, что они говорили: Иссохли кости наши и полибла надежда наша, мы оторваны от кория. 39 В соответствии с этим смыслом он говорит: И открою ваши гробницы; он не говорит, что он извлечет настоящих мертвецов из могил, но живых, уподобившихся мертвым, соберет он из стран и мест, куда они были заброшены, — это были как бы их могилы в отношении их состояния, — и опять возвратит их в землю Израиля. Таким образом одно место подобно другому, и оба они говорят иносказательно, а не в буквальном смысле. Для еще большей яспости повторим, верпувшись немного назад: от начала до конца эта глава говорит о собирании Израиля и ноказывает, насколько отлично наказывает господь другие народы сравнительно с тем, как он накажет Израиля. О тех других он говорит: Мертвые не оживут; рефаимы не встанут; потому ито ты посетил и истребил их, и уничтожил вслкую память о них, 60 желая этим сказать, что господь наказывает народы и изменяет их состояние таким образом, что они шкогда больше не будут тем, чем были прежде, Израиля же наказывает он иначе. Ты собрал народ, тосподи, ты собрал народ, тосподи, ты умножил его, господи, чтобы через этот народ, который ты бросил к престоб через этот народ, который ты бросил к престоб через этот народ, который ты бросил к пре-

делам земли, и в заключение, после всех испытанных несчастий, после долгих надежд, оживут твои мертвые, твои израненные, твои умершвленные, которые обозначаются и считаются как бы мертвыми в земле, они оживут, земля выбросит их из себя, и они взойдут из нее, как трава. И это соответствует тому, что читается в следующей главе: В грядущие дни укоренится Иаков, даст отрыск и расцветет Израиль. 62 Все это — уподобления и образные выражения, которые надлежит понимать с здравым человеческим рассудком, а не принимать слова так, как они звучат, буквально.

ком, а не принимать слова так, как они звучат, буквально.

Следует место у Иова: А исповедую, что избавитель мой жив, и в последний день я буду над прахом моим. 63 Мы отвечаем, что смысл слов Иова совсем иной, чем тот, в каком многие их нонимают или хотят понимать, ибо, в сущности, он говорит, что доверяет богу, что бог должен поднять его с того места, где он лежал израненный, разбитый и обессиленный, и, поставленный на свои ноги, он должен принести богу жертвы, какие имел обыкновение приносить ему прежде, и восхвалить его: я исповедую, что избавитель мой жив, я знаю, что тот, которому я доверяю, есть бог живой, могущий меня избавить, освободить, поднять, извлечь из этого бедствия, горести и жалкого состояния, в каком я вижу себя. Всегда, когда бог освобождает людей от несчастый, горестей и опаспостей, он называется богом-избавителем, например, когда он избавил народ от Египта, и это обстоятельство находится вне сомнения. И в последний день я буду над прахом, я буду ходить и двигаться, хотя теперь,

о смертности души человеческой 127

друзья, я кажусь вам столь мало пригодным для ходьбы, и после того как моя кожа так разбита, 64 после болезни, страдания и язв, какими я был разбит; и отошел сатапа от лица господия, и поразил Иоба проказою лютою от подошбы ноги его по самое темя его. 65 После того как черви развились в язвах или подиялись из праха, на котором я сидел, тело мое одето червями и пыльными струпами; кожа моя лопается и гноится. 66 Как только перестанут дурно обращаться с этой кожей и плотью, тогда я во плоти моей узрю бога; 67 тогда, преображенный и выздоровевший, восстановленный в моем прежнем состоянии, в силах и совершенстве, я увижу бога. Я встану рано утром в том месте, где я имел обыкновение приносить ему жертвы, и вставал рано, и возносил жертву всесожжения, и так я увижу бога, которого я должен увидеть, и пикто чужой, никто другой не должен быть вместо меня, я сам исполню этот обряд. Не заблуждайтесь, друзья, вы, что так беспричинно преследуете меня, клевещете на меня, бесчестите меня, говоря, что по причине моих беззаконий я нахожусь в таком состоянии, в каком вы меня видите. Вот, ужее раз дестть бы срамили меня, и не стыдитесь теснить меня. 68 Не заблуждайтесь и знайте, что истинно то, что я вам сказал, и вы видите это на коже моей и на плоти моей, которая прилипла к кости моей, и я остасля только с кожею около зубов моих, 69 с кожей, приставшей к зубам. Несмотря на все это, у меня есть определенные падежды, я даже знаю, что увижу себя

поднятым из этого состояния, и, возвращенный в мое первоначальное состояние, я буду стоять на своих ногах, увижу мою плоть восстановленной и пойду воздать благодарение богу и принести ему повые жертвы. Все это видел Иов исполнившимся на нем после того, как господь

сти ему новые жертвы. Все это видел Иов исполнившимся на нем после того, как господь
отвел от него свой бич, как это читается в конце
книги. Оп сам увидел бога и даже за друзей
своих принес жертву всесожжения.

Поистине этого достаточно, чтобы наставить
на правильный путь тех, которые обманывают
сами себя, попимая это место отлично от той совершенной ясности, с какой говорит об этом
предмете во многих других местах та же самая
книга Иова, отрицая воскресение усопших, как
это мы уже раньше показали. Некоторые, желая
неверно понять слова в последний день, толкуют
их: при конце света и на страшном суде, как
они ложно представляют себе, словно не могло
быть иного последнего, а именно последнего —
очень близкого и ограниченного несколькими
диями, в соответствии с обстоятельством, о котором идет речь. Иштал тебя в пустыне манною, которой не знали отцы твои, дабы слирить
тебя и испытать тебя, итобы впоследствии
сделать тебе добро; 70 это «вноследствии» ограничилось сорока годами, в течение которых народ
странствовал в пустыне, прежде чем вступил в
землю обетованную. Таким образом Иов говорил
о конце и последнем дне своей болезни и не
говорил о последнем дне мира, который не копчится инкогда. Это ясно показывается концом
книги: и благословил бог последние дни Нова более, нежели прежние, и было у него четырнадуать

тысяч овец. 71 Это были те последние дни, о которых говорил Иов, и это было то, на что он надеялся. Также было бы фантазией из того, что там читается во плоти моей узрю бога, думать, что человек действительно и воочию должен увидеть бога на небесах. Видеть бога — значит подеть оога на небесах. Видеть бога — зпачит по-клоняться ему в храме, в посвященном ему месте, в божественном храме. Не будет видимо лицо мое попусту, не придете пред меня в место пре-бывания моего иначе, как принося то, ито пред-назначено мне в жертву. То Тогда увидея Иов бога, когда, выздоровев, пришея принести ему жертву всесожжения. Говорить о другой жизни было бы безумием.

было бы безумием.

Нам остается еще ответить на то, что говорит книга Даниила: И многие из сплщих в прахе земли пробудятся, одни для жизни вечной, другие на вечное поругание и посрамление; 73 и другой раз: а ты иди к твоему концу, и упокоишься, и будешь в конце дней в твоем жребии. 74 Мы говорим, что эта книга Даниила не была принята пудеями, которые называются саддукеями, и этого одного достаточно, чтобы лишить ее уважения и веры, ибо они основаны только на свидетельстве фарисеев, которое очень мало согласуется с тем, что мы уже говорили; люди эти таковы, что по призванию пли по глупости берутся заменять слова, изменять, искажать, превратно толковать писание для подтверждения и укрепления своих запутанных мечтаний, желая этими ложными средствами поддержать их. Если малая истинность приведенных мест не обнаруживается сама собою, — все фарисейское учение, изложенное в этой книге под именем пророчества для 9 У. Даноста

обмана народа и подтверждения ложной проповеди, противоречит учению закона, — то малая истинность названных мест обнаруживается в том, что нервое из них гласит, что многие воскреснут, но не говорит, что воскрескут все. Если бы такое воскресение должно было иметь место, то было бы необходимо, чтобы оно было общим для всех людей: все должны были бы воскреснуть, чтобы получить или благо, или зло, в соответствии с тем, что каждый заслужил в жизни. Но так как фарисен проповедуют и говорят, что воскресение предназначается не для всех, а только для некоторых, точно так же, как и души не все бессмертны, а только некоторые, то становится вполне ясно, что шисание было сделано и приспособлено для того, чтобы доказать и подтверлить их столь ложную и ошибочную проповедь. То же самое видно из последнего стиха, поскольку там сказано, что Даниил будет наслаждаться своим жребием и пребудет в нем до конца дней; фарпсен учат, что в то время, когда придет месспя, мертвые воскреснут, каждый чтобы владеть своим наследием в земле Израиля; это — глупость и бессмыслица, для доказательства которой они пользуются ложным писанием. В кинге Даниила находятся еще другие вещи, которые убедительно доказывают и обнаруживают свое искусственное измышление. В этой книге в первый раз мы встречаем имена ангелов, названных своими именами, которых до этих пор мы не знали им из закона, ни из других книг. Весь стиль этой книги и вся манера обнаруживают искусственную композицию. Не должно казаться кому-нибудь затрулнительным, что могут существовать ложные пи-

сатели, ибо стоит только открыть глаза, чтобы увидеть, что у людей ист пичего обычиее этого. Кто составил и придумал книгу «Юдифь» и ее историю, кто сочинил третью и четвертую книги Ездры, кто сочинил книгу о премудрости и мпогие другие, перечислять которые ист необходимости? Итак, рассказ из книги Даниила тоже необходимо должен войти в это число. Нет недостатка в ложных писателях, в распространяющих обманы лже-пророках, ибо на все распространяется человеческое коварство. У нас есть предостережения закона, который нас наставлял и хотел сделать осторожными; кто будет придерживаться его истины, тот избежит всех заблуждений. В конце концов то учение, какое изложено в книге Даниила, есть учение новое, противное учению закона и других книг, которые идут по следам закона, и поэтому мы совсем не будем или не должать обращать внимания на это учение.

не будем или не должлы обращать внимания на это учение.

После того как мы доказали, что человек вполне смертен, нет необходимости доказывать то, чем он будет и что ему не остается никакой другой жизни, чтобы жить. Посмотрим теперь, каковы несообразности или вред, которые являются следствием противоречащего закону заблуждения.

## $\Gamma MABA XXV.$

в которой излагаются заблуждения и вред, проистекающие из того, ито душа иеловеческая признается бессмертной

Так как из одной бессмыслицы обычно рождаются многие бессмыслицы и из одного заблуждения много заблуждений, то из этого ошибочного мнения или безумия относительно бессмертия луши родилось столько заблуждений, что было бы не легко перечислить их. Фарисеи, — которые дали бессмертие только определенным душам, так же как вечное блаженство и вечную муку, — чтобы так легко не осуждать эти души на мучение, говорили и говорят, что когда душа во илоти совершает поступки, за которые она заслуживает быть осужденной, или если ей недостает чего-нибудь для выполнения заповеди, то бог опять посылает ее во второе и третье тело до тех пор, пока она не заслужит, как они говорят, тот хлеб, какой она должна есть на небе. Точно так же они ввели место — чистилище, Точно так же они ввели место — чистилище, где могли бы очиститься от своих недостатков души тех, кто был праведным лишь наполовину, причем с этой целью бог часто их деградирует и вселяет в животных (они должны оставаться бормочущими животными), чтобы там очиститься 75. Так как может таким образом случиться, что

душа человека может войти в корову, то, когда этой корове перерезают горло, это должно делаться таким способом, чтобы она испытывала возможно меньше страдания. Убпвать животных с милосердисм — хорошо и справедливо, но не по этой причине. А ссли ни одного из этих средств не достаточно и душа была настолько дурна, что заслуживает быть осужденной, тогда бог посылает се на вечные муки, где она навсегда живет в страдании, и там она должна оставаться; в это превратилась слава, какой обладала эта душа прежде, пребывая на небе, как они говорят, под престолом божества, — глупая душа, которая не сумела хорошо прилепиться и дала себя сбросить сюда, в этот мир. Теперь может кто-пибудь спросить их, кто это был, кто столько им рассказал, — нбо закон этого не говорил, — или на чем опи основывают свои высказывания. Ложные сочинители, новые критики божественной справед-

опи основывают свои высказывания. Ложные сочинители, новые критики божественной справедливости, чудодеи в глазах народа, который с изумлением их слушаст!

За этими заблужденнями таким же образом следуют еще другие, каковы совершение молитв и молебствий за умерших, припесение за них жертв, чтобы помочь им скорее избавиться от мук выдуманного чистилища, тысяча злоупотреблений и суеверий, которые совершаются при их погребении; все это вещи, сильно оскорбляющие истинный закон и божественный культ, который такими пустяками не пользуется и не удовлетворяется ими, а скорее их отбрасывает и гнушается.

Заблуждения сопровождаются, как необходимыми принадлежностями, многими пороками, ибо

пет такого заблуждения, которое могло бы породить что-инбудь доброе, и таким образом это безумие создало в мире много других безрассудств во вред и погибель тем, кто этого был достоин. От этого произошло, что многие, пренебрегая добром или злом в настоящем, в ожидании гораздо больших зол установили новые порядки и правила жизни, осуждая и подчиняя свою плоть строгостям и жестокостям, которых закон не требует и которым не следуют добрые, — как жить на горах, плохо есть и еще хуже одеваться; как самая крайность такого безумия, они считали состояние безбрачия делом более святым и религиозным, чем состояние законного брака, божественно и естественно установленного. Другие глупо предают свои души мучениям и топору; жизни, которые столь ценили древние отцы, они, как расточители и глупцы, разбрасывали и оставляли попусту и без основания, так что, обезумев под влиянием ложных надежд и обещаний, какие они сами себе создали, не спрашивая бога, они не знают, чего ищут, и так как они не достойны благ в настоящем, то не заслуживают, чтобы бог им дал эти блага или позволение пользоваться ими. пользоваться ими.

пользоваться ими. Чего-нибудь хорошего, что могло бы возник-путь из этого ложного миения, в этом нет, ибо если они говорят, что если бы не существовало больших благ, или больших зол, то люди не бо-ялись бы бога, и каждый действовал бы по своей воле, — то они ничего не говорят. Гораздо больше страшится разбойник виселицы, которую он ви-лит перед собой, чем ада, которого он не вилит, или сомнительного наказания, угрожающего в

отдаленном будущем. Они возражают, что и на-колящиеся под угрозой едят хлеб. Так не бы-вает при наказаниях в настоящем, при наказаниях, которые осуществляются вскоре. Даже когда кто-нибудь собирается убить и ему напомнят, что если он убьет, то ему отрубят голову, он обуздает себя и не убьет; если же оп не обуз-дает себя из-за страха перед злом в настоящем, то еще меньше сделает это из-за воображаемого страха, от которого у него все же остается на-лежда ускользнуть. Таким образом приговоры и наказания божии имеют гораздо большую власть над людьми, чтобы сделать их покорными, чем относящиеся к будущему угрозы, которые дол-жны исполниться в жизни неведомой. Если сол-дат служит на войне, где для него более верна жны исполниться в жизни неведомой. Если солдат служит на войне, где для него более верна гибель, чем выгода, за столь ограниченное жалованье, что он с трудом может жить, то лучше будет служить человек самому своему богу, служить которому он обязан и который эту самую службу оплачивает различно. Служба столь легкая, что кажется ничем, и есть шичто. И теперь Израиль просит о тебе господа бога, итоды ты только боялся господа, бога твоего, и ходил по всем путям его, то по путям закона, по путям справедливости, путям приятным и легким, которые любимы и желанны для тех, кто не осужден на мучение, и на которых спотыкаются развращеные и злые. Как услаждают слова твои нёбо мое, больше, чем мед уста мои. То Некоторое время провел я во мраке, в в котором я вижу многих сбитых с толку и сомневающихся вследствие сетей ложных писаний и учения, придумывающих небылицы людей, так как они не

в состоянии обрести устойчивость и покончить с отыскиванием этой вечной жизни, которая столькими так высоко ценится, как место, которым они должны владеть, хотя они видят, что закои хранит полное молчание о таких великих и столь важных вещах. Но после того как я, из любви к истипе, побуждаемый страхом божним, решился пренебречь страхом перед людьми и победить его, основываясь только на своем убеждении, моя судьба совершенио изменилась и перевернулась, ибо просветил бог мой разум, освободив меня от сомпений в вещах, которые меня угнетали, и направив меня на путь истины и тверлости, и вее мои блага умпожились и возросли на глазах людей, и мое здоровье было хранимо с таким особенным и очевидным божественным покровительством, что те, которые меньше всего хотели этого, были принуждены и обязаны это признать. Таким образом, я живу довольный тем, что мне известен мой конец, и я знаю условия закона, который бог дал мне, чтобы блюсти его. Я не строю воздушных замков, радуясь или обманывая себя попусту ложными надеждами на вымышленные блага. Точно так же я не опечаливаюсь и не смущаю себя страхом перед гораздо большим злом. За то, что бог дал мне быть человеком, за жизнь, которую он мне ссудил, я приношу ему горячую благодарность, ибо он, пичего не должный мне, котда меня еще не существовало, захотел лучше сделать меня человеком, чем червем. Поистине меня больше всего в этой жизни угнетало и мучило то, что я некоторое время полагал и воображал, что существует вечное благо и вечное зло для человека и в соот-

ветствии с тем, что он делал, оп будет вкушать блага или мучиться во зле. И, если бы тогда мне была предоставлена возможность выбирать, я без всякого промедления ответил бы, что не хочу столь недостоверной выгоды и лучше удовлетворюсь тем, чтобы получить меньше. В конце концов бог допустил эти мнения, чтобы почувствовали муки совести те, которые отпали от него и от его подлинной истины.

него и от его подлинной истины. Здесь мы кончаем приводить дальнейшие случаи, в которых ложная традиция дурно отделилась от истины и правильного пути закона, чтобы не иметь надобности устраивать большой процесс против виновных врагов, считая хорошо доказанным изложенными случаями первое и главное основание нашего положения, высказанное выше в главе VII. 79 А теперь мы перейдем к рассказу нескольких историй.

## ПРИМЕР ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ЖИЗНИ

ПЕРЕВОД С ЛАТИНСКОГО АРСЕНИЯ ДЕПИСОВА

## EXEMPLAR HUMANAE VITAE

Vnel daßka

Я родился в Португалии, в городе того же имени, обыкновенно называемом Опорто. 1 Мои родители принадлежали к благородному сословию; они происходили от иудеев, некогда насильственно принужденных принять христианство в этом королевстве. Мой отец был верным христианином, человеком строгой честности, высоко ставившим честь и достоинство. В его доме я получил соответствующее достоинству воспитание. В слугах не было недостатка, а в конюшне стоял благородный испанский конь для верховой езды, в чем мой отец был очень опытен; я же с ранней поры следовал по его стопам. Обучившись некоторым искусствам, как пристойно благородным молодым людям, отдался я изучению науки права. По характеру и естественным склопностям я был от природы очень чувствителен и настолько склонен к жалости, что никак не мог удержаться от слез, слыша рассказ о чужом несчастье. У меня было так сильно врождено чувство стыда, что я более всего боялся бесчестия. По духу совершенно чуждый неблагородства, я не был свободен от гнева, если этого требовал по справедливости случай. Поэтому я был противником гордых и высокомерных, которые из презрения и по своей силе привыкли чинить несправедливости другим; я старался принимать сторону слабых и охотно становился их союзником. вился их союзником.

Из-за религии я претерпел в жизни невероятное. По обычаю той страны я был воспитан в папской христианской религии. Будучи уже юношей, я очень боялся вечного осуждения и старался точно соблюдать все предписания. Я предавался чтению свангелия и других духовных книг, я просматривал «суммы» вероучителей; 2 но чем более ревностно занимался я ими, тем большие трудности возникали передо мной. Наконец, я впал в невылазную путаницу, страх и затруднение. Скорбь и печаль изнуряли меня. Мне казалось невозможным исповедываться в грехах по римскому обычаю, чтобы заслужить надлежащее отпущение, и исполнять все, что требовалось. Вследствие этого я отчаллся в спасении, если оно прнобреталось такими правилами. Но так как трудно было покинуть религию, к которой я привык с колыбели и которая через веру пустила глубокие корни, то родилось во мне сомпение (это случилось на двадцать втором году моей жизни), могут ли рассказы о загробной жизни быть достоверными, а доверие, оказанное им, согласоваться с разумом; при этом разум многое твердил и постоянно шентал на ухо совершенно противоположное. При таком душевном сомнении я оставался спокойным и, что бы то ни было, решил, наконец, что, идя проторенной дорогой, я не могу достигнуть спасения души. В это время я, как уже было сказано, занимался изучением права. На дваддать пятом году жизни, воспользовавшись представившимся случаем, я получил церковную бенефицию, именно должность ризничего в орденской церкви. <sup>3</sup>

находил успокоения, а хотел твердо примкнуть к какой-либо, то, зная о великом споре между христнанами и пудеями, я просмотрел книги Монсея и пророков. Там я встретил многое, что не мало противоречило новому завету, а то, что говорилось от бога, доставляло меньше затруднений. При этом ветхому завету верили иудеи и христнане, новому же — только христнане. Наконец, доверившись Моисею, я решил, что должен повиноваться закону, так как Моисей утверждал, что все получил от бога, а себя называл простым посредником, которого бог призвал или, вернее, принудил к этому служению (так обманывают детей).

детей).

Обсудив все это, в виду того, что в этом государстве не было свободы исповедания вышеназванной религии, я стал помышлять о перемене места жительства, собираясь покинуть родину своих предков. С этой целью я не поколебался отказаться от церковной бенефиции в пользу другого, нисколько не заботясь ни о выгоде, ин о проистекающих отсюда пользе и почете, по понятиям тамошнего люда. Я оставил прекрасный дом в лучшей местпости города, выстроенный моим отцем. Не без большой опасности вступили мы на корабль (ибо не позволяется лицам еврейского происхождения удаляться из страны без особого королевского разрешения) — мать и я со своими братьями, 4 которым я из братской любви сообщил о религии все, что мне казалось более сообразным с здравым смыслом, хотя кое в чем я и сомневался. Это могло причинить мне много зла, так как в этом государстве запрещено говорить о подобных вещах. Наконец, совершив плавание,

мы прибыли в Амстердам, где нашли пудеев живущими свободно. Чтобы исполнить закон, мы сейчас же совершили обряд обрезания.

Немного дней спустя я узнал, что нравы и установления пудеев писколько не соответствуют предписаниям Монсея. Если закон следовало соблюдать безоговорочно, чего он и сам требует, то плохо поступили так называемые мудреды пудеев, в изобретя столько полных отступлений от закона. Поэтому я не мог воздержаться — думал этим даже угодить богу — от свободной защиты закона. Теперешние пудейские мудреды до сих пор сохраняют свон правы и злой характер; они упрямо держатся за секту и установления гнусных фарисеев, пе без расчета на собственную выгоду, и правильно было им прежде вменено в випу, что они любят запимать первое место в храме и получать первые приветствия на площади. Поэтому они пикоим образом не могли терпеть, чтобы я отступал от них даже в мелочах, и требовали, чтобы я во всем шел неуклонно по их следам. Мало того, они угрожали мне исключением из общины и полным отлучением. Не подобало отступать перед этим страхом тому, кто ради свободы презрел родину и разные выгоды. Нечестно и пемужественно было покоряться в таком деле людям, особенно не имеющим падо мною юрисдикции. Поэтому я решил лучше все перенести, но остаться при своем мнении. Итак, я был отлучен ими от всякого общения, и даже братья мон, которым я раньше был наставником, проходили мимо меня, не здороваясь со мной на улице из-за страха перед ними. HIIMII.

При таком положении дела решил я написать книгу, чтобы показать справедливость моего дела и открыто доказать на основании самого закона пустоту фарисейских традиций и правил и противоречие их традиций и установлений закону Моисея. Когда я начал свой труд, случилось так (нужно говорить все напрямик и в полном соответствии с истиной, как произошло), что по зрелом обсуждении я решительно примкнул к мнению тех, которые награду и наказание ветхого завета считают временными и нисколько не помышляют о загробной жизни и бессмертии души. Кроме всего прочего я основывался на том, что Моисеев закон совершению умалчивает об этом и соблюдающим и преступающим его не обещает ничего иного, кроме временных награды или наказания. Тально обрадовались враги мон, как только им стало известно, что я пришел к подобному мнению; они полагали, что встретят достаточно мощную защиту со стороны христиан, которые, в силу особенной веры, основанной на евангельском законе, где ясно выражено мнение о вечности награды и наказания, веруют в бессмертие души и признают его. В намерении заткнуть мне рот и сделать меня ненавистным также перед христианами, они, пока моя книга еще не была отдана в печать, при содействии какого-то врача в издали книжку под заглавием: «О бессмертии луши». В этой книжке врач изо всех сил бранил меня, как приверженца Эппкура (а в ту пору я плохо думал об Эпикуре и против него, незнакомого мне, по несправедливому отзыву других высказывал неосновательное мнение; узнавши суждение о нем и учение его от людей, уважаю-При таком положении дела решил я написать

щих истину, я сожалею, что некогда называл глупым и безумным такого человека, о котором даже тенерь не могу внолне судить, так как его труды мне неизвестны), потому что отрицающий бессмертие души не далек от отрицания бога. Дети, наученные раввинами и своими родителями, собирались толнами на улицах, громко поносили меня, раздражали меня разными оскорблениями, кричали, что я еретик и отступник; пногда даже толинлись перед моим крыльцом, бросали камии и всячески пытались расстроить меня, так что я не мог пребывать спокойно даже в собственном доме.

пом доме.

После издания книжки, направленной против меня, я немедленно приготовился к защите и написал против нее свою книгу, всеми силами возражая против бессмертия и мимоходом задевая то, в чем фарисен отступают от Монсея. Едва эта книга вышла в свет, сошлись старейшины и выборные иудеев и предложили принести на меня жалобу городским властям за то, что я написал такую книгу, в которой отрицал бессмертие души, чем не только оскорбил их, но и колебал христианскую религию. По этому доносу их я был посажен в тюрьму, но через восемь или десять дней был выпущен под поручительство; судья требовал от меня штрафа, и я был присужден к взносу трехсот флоринов и потере книг.

Затем с течением времени, поскольку опыт и годы много раскрывают и, следовательно, меняют человеческие убеждения (да будет позволено мне говорить напрямик, ибо почему нельзя даже перед самой смертью говорить правду тому, кто

составляет как бы завещание, чтобы оставить после себя людям итог жизии и подлинный образец человеческих бедствий), нашло на меня сомнение, следует ли Монсеев закон считать законом божиим. Многое убеждало в противном и нобуждале утверждать противоноложное. Наконец, я решил, что закон не принадлежит Монсею, но есть человеческое изобретение, подобное другим бесчисленным в мире. <sup>9</sup> Многое в нем противоречило закону природы, а не мог бог, виновник природы, противоречить сам себе: между тем он противоречил бы себе, если бы предписал людям поступки, противоречащие природе, творцом коей он называется. Установив это, я сказал себе: что пользы (о, если бы никогда не приходила мие на ум такая мысль!), если я до смерти останусь в таком положении, отлученный от общения с этими старцами и с этим народом, в особенности будучи пришельцем в этой стране и не имея близких сношений с ее гражданами, даже речи которых я не понимаю. Лучше войти в общение с ними и следовать но их стопам, по желанию их, разыгрывая, как говорят, после себя людям итог жизни и подлинный обвойти в общение с ними и следовать по их стопам, по желанию их, разыгрывая, как говорят, 
обезьяну среди обезьян. Исходя из этих соображений, я вновь вступил в их общину, отрекшись 
от своих слов и подписав, что им было угодно; 
прошло уже иятнадцать лет, как я был отлучен 
от них. Посредником при этом соглашении был 
мой двоюродный брат.

Через несколько дней сып моей сестры, мальчик, который был у меня дома, донес на меня, 
потому что по способу приготовления пищи и 
другим делам обнаружилось, что я не пудей. Из-за 
этого доноса возгорелась новая жестокая война.

Двоюродный брат мой, бывший, как я сказал, посредником в нашем соглашении, считал мой поступок позором для себя; будучи очень горд и высокомерен, притом весьма неразумен и к тому же бесстыден, он возбудил против меня открытую войну и, привлекши к себе всех братьев моих, испробовал все, что могло послужить к полному уничтожению моей чести, моих средств, а следовательно и жизни. Он помешал браку, в который я вот-вот должен был вступить, потому что к этому времени я потерял жену. Он устроил так, что один из моих братьев удержал у себя мое состояние, которое было у него в руках, и разорвал бывшую между нами деловую связь, что мне сильно повредило в том положении, в котором находились тогда мои дела. Достаточно сказать, что он стал злейшим врагом моей чести, жизни и всего благосостояния. Кроме этой, так сказать, домашней войпы, шла другая, общественная войпа, именно со стороны раввинов и парода, которые стали меня ненавидеть и во многом бесстыдно поступали со мной, так что я по заслугам их стал чувствовать к ним отвращение.

Митим тем проучения ненае Симейно отвращение.

отвращение.

Между тем произошло нечто новое. Случайно мне пришлось беседовать с двумя людьми, прибывшими из Лондона в этот город. 10 Один был итальянец, другой — испанец. Оба они были христиане и не происходили от евреев.

Объясняя свое бедственное положение, они просили у меня совета относительно вступления в пудейскую общину и перехода в пудейскую религию. Я посоветовал им не делать этого, а оставаться в прежнем состоянии, потому что они

пе знали, какое ярмо пришлось бы им возложить на свои илечи. В то же время я упрашивал их инчего не говорить иудеям о моих словах, что они и обещали. Однако эти исдобросовестные люди, стремясь к постыдной выгоде, которую они надеялись там получить, вместо благодарности все открыли моим любезнейшим друзьям, фарисеям. Тогда собрались пачальники синагоги, рассвиренели раввины, и разнузданная толпа громко завопила: распни его, распни! Меня позвали к великому совету; пониженным и печальным голосом, как будто речь шла о жизни, предъявили все, что имели против меня; наконец, объявили мне, что я должен, если я — иудей, ожидать их приговора и выполнить его; в противном случае я подлежал повому отлучению. О, превосходные сульи, вы — судьи только во вред мне! А сели я пуждался в вашем приговоре, чтобы вы защитили меня от чьего-либо пасилия и сберегли невредимым, то вы уже не судьи, а презренные рабы, покорные чужому приказу. Какой же это приговор, подчинить меня которому вам желательно? Тогда прочтено было предписание, согласно которому я должен был войти в синагогу в траурной одежде, держа в руке свечу из черного воска, и перед лицом всего собрания изрытнуть написанные ими довольно гнусные слова, в которых они выставляли совершенные мною поступки вопиющими к небу. После этого я должен был претерпеть в сппагоге публичное бичевание кожаным бичом или плетью; затем я должен был простереться на пороге синагоги, чтобы все переступали через меня, и после этого несколько дней поститься. По прочтении этого писания за-

горелось у меня сердце, и запылал я гневом, по, сдерживая себя, я просто ответил, что не могу этого исполнить. Выслушав ответ, они решили снова отлучить меня от общения. Не довольствуясь этим, многие из них, когда я проходил по улицам, илевались, чему подражали и наученные ими дети их; только что не побивали меня каменьями, потому что им нельзя было этого делать.

меньями, потому что им нельзя было этого делать.

Семь лет продолжалась эта борьба, и в течение этого времени претерпел я невероятное. Два строя, так сказать, боролись со мною: один составлял народ, другой представляли родственники, которые искали моего позора, чтобы отометить за себя. Они не успокоились до тех пор, пока не лишили меня прежнего положения. Они говорили между собою: он инчего не сделает, если не будет принужден; должно его принудить. Если я хворал, то хворал в одиночестве. Если какое-либо другое несчастье обрушивалось на меня, они приветствовали его, как нечто весьма желательное. Если я говорил, что надо избрать кого-либо из их же среды судьею, чтобы рассудить нас, было еще того хуже. Вести тяжбу по этим делам перед городскими властями, что я пытался сначала, было весьма затруднительно, потому что долог был путь ведения процесса на суде, гле кроме многих других тягостей нависает столько оттяжек и отсрочек. Они часто говорили мне: «Покорись нам; все мы — старцы, и тебе нечего думать или бояться, что мы гнусно поступим с тобою. Скажи раз навсегда, что ты готов исполнить все, что мы тебе предпишем, и предоставь нам исход дела; мы все сделаем, как

подобает». Хотя весь вопрос вращался вокруг этого пункта, а также подчинение и согласие, исторгнутые насильно, были для меня весьма позорны, однако я принудил сам себя, твердо решившись принять и испытать все, чего они хотят, чтобы довести дело до конца и удостовериться лично в его исходе. Если они предложат мне что-либо гнусное и бесчестное, — думал я, — то этим мое дело оправдается против них самих, и обнаружится, каково их расположение ко мне и сколько в них добросовестности. И вот обнаружилось, как гнусны и отвратительны правы этого народа, который с честнейшими людьми обращается как с презренными рабами. «Итак, — говорил я, — я все исполню, что вы мне предложите». Теперь окажите вы внимание к моим словам, — все честные, разумные и человечные, и, всмотревшись мысленно снова и снова, взвесьте, какой приговор они применили ко мне, честные люди, подданные чужой власти, безо всякой вниы с моей стороны.

честные люди, подданные чужой власти, безо всякой вины с моей стороны.

Я вступил в синагогу, 11 полную мужчии и женщии, собравшихся на зрелище. Когда наступило время, я взошел на деревянное возвышение, устроенное посреди синагоги для проповеди и других религиозных действий, и отчетливо прочел составленную ими записку, в которой содержалось признание, будто я достоии тысячекратной смерти за мои проступки, именно за нарушение субботы, за несоблюдение веры, которую я настолько оскорбил, что даже другим отсоветовал принимать нудейство; согласие подчиниться их распоряжению в удовлетворение монх проступков и исполнить все, что будет мне предступков и исполнить все, что в мне предступков и исполнить все, что в мне предступков и исполнить все, что в мн

ложено, с обсщанием не внадать вновь в подобные проступки и преступления. Прочтя все это, я сошел с возвышения. Ко мне подошел всесвятейший председатель, 12 шенча мне на ухо, чтобы я направился в какой-либо угол синагоги. Я встал в угол, и привратник велел мне обнажиться. Я обнажил тело до пояса, повязал голову платком, сиял обувь и вытянул руки, обняв ими колонну. Подошел прпвратник и привязал моп руки к этой колонне веревкой. Затем подошел ко мне кантор и, взяв бич, нанес мне тридцать девять ударов по бокам, согласно традиции, ибо закоп определяет не персступать числа сорок, — а они, как люди религиозные и соблюдающие закоп, остерегаются, как бы не нажить греха, переступая предел. Во время бичевания пели псалом. После этого я сел на пол. Ко мне подступил проповедник, или мудрец (как смс шны дела человеческие!), и разрешил меня от отлучения. Итак, открывались теперь передо мною врата псба, которые, будучи заперты крепчайшими засовами, отстраняли меня от порога. Затем я оделся, подошел к порогу сппагоги и простерся на исм, причем привратник оберстал мою голову. И вот все выхолящие из синагоги стали переступали около инжней части моих голеней. Так делали все, и мальчики и старики (ни одна обезьяна не могла бы представить человеческим глазам более неленых действий и болсе смешных жестов). Когда все кончилось и пикого уже не оставалось, я подпялся с порога и, очищенный от пыми тем, кто был все время возле меня (пусть никто не скажет, что они были со мною непочтительны,

ибо если они бичевали меня плетью, то все же жалели меня и гладили мою голову), вернулся домой.

домой.

О бесстыднейшие из всех людей! О отвратительные старды, от которых нечего было опасаться никакой гнусности! «Мы будем тебя бичевать, — говорили они, — нисколько не думай об этом!» Пусть рассудит теперь тот, кто слышал это, что это было за зрелище — видеть, как старого человека, не низкого происхождения, от природы чрезвычайно стыдливого, в публичном собрании пред лидом всех — мужчин, женщин и детей — обнажили и бичевали плетью по приказанию судей, и каких судей, — скорее низких рабов, чем судей. Пусть рассудят, какая скорбь — насть к ногам злейших врагов, от которых испытано столько зол и обид, и простереться долу, чтобы быть попранным их ногами. Пусть представят себе (что еще горше, — чудовищное явление и ужасная невероятность, вида и гнусности которого можно устрашиться и бежать), что единокровные и единоутробные братья, взращенные одними и теми же отдом и матерью, в том же доме вместе воспитанные, приложили все усердие к этому, забыв о любви, которою постоянно были окружены с моей стороны, ибо она была мне свойственна от природы, забыв о многих благодеяниях, полученных ими в жизни от меня; вместо вознаграждения за них я перенес бесчестие, ущерб и столь гнусные и ужасные бедствия, что стыдно о них сообщать.

Мои ненавистники, для которых никогда не найдется достаточно презрения, говорят, что они справедливо наказали меня в пример другим,

чтобы еще кго другой не осмелился противостать их предписаниям и писать против мудрецов. О преступнейние из смертных и отцы всякой джи! Насколько справедливее я бы мог вас наказать для примера, чтобы вы больше не дерзали бесстыдно на подобный поступок с людьми, уважающими истипу, ненавидящими обманы, друзьями всего человеческого рода без различий, тогда как вы — всеобщие враги, ставя все народы ин во что, считая их животными, а самих себя вознося до небес, льстя себе своими выдумками и инчего не имея, что бы вас действительно могло прославить. Ваша слава разве только в том, что вы отовсюду изгнаны, что все вас презирают и ненавидят за ваши смешные и мелочные обычан, которыми вы хотите обособиться от других людей. Если вы желаете похвастать простотою жизни и праведностью, то горе вам, ибо и в этом вы, очевидно, окажетесь ниже многих других. Итак, говорю вам, я мог бы по праву, если бы у меня были силы, отомстить вам за величайние песчастья и жесточайшие несправедливости, которыми вы меня пренеполнили и из-за которых я возненавидел свою жизнь. Ибо кто из преданных чести добровольно выдержит позорную жизнь? Или, как кто-то сказал: человеку благородному приличествует или по справедливости жить, или с честью умереть. Мое дело настолько правее вашего, пасколько истина превосходит ложь. Вы стоите за обман, чтобы захватить людей и обратить их в рабов; я же борюсь за истипу и естественную свободу людей, которым более подобает стать свободными от суеверий и пустейших обрядов и вести достойную людей жизнь.

Я признаю, что было бы лучше для меня, если бы с самого начала я молчал и, допуская все, что происходит в мире, сам пребывал в безмолвии. Так полезно поступать тем, кто будет жить среди людей, чтобы не быть угнетенными, как обыкновенно случается, ни певежественной толной, ни несправедливыми тиранами, ибо каждый, заботясь о своих удобствах, стремится угнетать истипу и, расставляя сети малым сим, попирает погами правду. Однако после того, как я, обманутый пустой религией, неосторожно выступил на арепу борьбы с пими, лучше со славой пасть или, по крайней мере, умереть без скорби, которая в глазах честных людей является спутищей постыдного бегства пли глупого терпения.

Они имеют обыкновение ссылаться на свою чи-

Они имеют обыкновение ссылаться на свою численность. «Ты, одинокий, должен уступить нам, которых много». Друзья, конечно, есть польза в том, что один уступает многим, чтобы его не растерзали; но не все, что полезно, — вместе с тем и прекрасно. Совсем не хорошо отступать с бесчестием, предоставляя торжествовать насильникам и обидчикам. Итак, вы должны сознаться, что достойное похвалы мужество заключается в сопротивлении гордым, насколько это возможно, чтобы поступающие дурно и извлекающие пользу из своего лукавства не надмевались еще более день ото дня. Конечно, прекрасно и достойно благородного и честного человека — с малыми быть малым и с овцами — овцой. Но глупо облекаться в кротость овцы в столкновении со львами: это значит подвергаться бесчестию и порицанию. Если самым прекрасным считается — бороться за отечество до смерти, так как отечество есть нечто наше,

то почему же не считать прекрасным борьбу за собственную честь, которая именно припадлежит нам и без которой мы не можем хорошо жить, если только, полобно гнуснейшим свиньям, не будем валяться в гнуснейшей грязи наживы. Но исчестивые насмешники мои, строящие все свое право на численности, говорят: «Что ты можешь один сделать против такого множества?» Я признаю со скорбью, что угнетен вашим множеством. Однако от этих мыслей и речей ваших в груди моей закипает великий гнев, и все кричит во мне: быть нечестным с нечестными, гордыми, упрямыми и упорными — значит быть добросовестным. Одно только скажу: нехватает сил!

Я знаю, что противники мои с делью растерзать мое имя в глазах невежественной черни привыкли говорить: у него нет пикакой религии, он — ни иудей, ни христианин, ни магометанин. Облумай сперва, фарисей, что ты говоришь. Ты слер, и хотя преисполнен злобы, однако, полобно слепому, тычешься в стену. Я спрашиваю тебя: что ты скажешь, что я — гнуснейший идолопоклонник и вместе с Иисусом-назарянином, учителем христиан, подвергнусь наказапию от истинного бога, от которого я отступил. Если бы я был магометанином, всем понятно, какими похвалами я был бы осыпан. Таким образом я никак не мог бы избежать твоего злоречия. Единственное прибежище мое состояло бы в том, чтобы я упал перед тобой на колени и лобзал гнуснейшие ноги твои, — подразумеваю твои беззакопные и постыдные предписания. Теперь, пожалуйста, скажимие, знаешь ли ты другую религию кроме упо-

мянутых, из которых две последних ты считаешь ложными и называешь их не религиями, а вероотступничеством? Я слышу уже, как ты признаешь, что до сих пор тебе известна одна истинная религия, через которую люди могут угодить богу. Если все народы кроме иудеев (вам всегда надо обособляться от других и не соединяться с простыми и незнатными) будут соблюдать семь заповедей, которые, по вашим словам, соблюдал Ной и те, кто жили до Авраама, — этого довольно для их спасения. Итак, согласно вашим же словам, есть пекая религия, на которую я могу опсреться, хотя и ироисхожу от иудеев. Я мольбами буду добиваться от вас, чтобы вы позволили мне смешаться с прочей толной, а если не достигну этого, сам себе разрешу эту вольность.

для их спассния. Итак, согласно вашим же словам, есть пекая религия, на которую я могу опсреться, хотя и ироисхожу от иудеев. Я мольбами буду добиваться от вас, чтобы вы позволили мне смешаться с прочей толной, а если не достигну этого, сам себе разрешу эту вольность.

О слепой фарисей! Ты забыл об изначальном законе, который был с самого начала и пребудет всегда. Ты только упоминаешь о других законах, которые наступили после и которые ты сам осуждаешь, за исключением своего, о котором другие, хочешь ты или не хочешь, выносят свой приговор на основании правого разума — истинной пормы того естественного закона, о котором ты забыл и который охотно желаешь похоронить, чтобы возложить на плечи людей весьма тяжкое и проклятое иго твое, отвратить их от здравого смысла и уподобить их безумным.

чтобы возложить на плечи людеи весьма тяжкое и проклятое иго твое, отвратить их от здравого смысла и уподобить их безумным.

Теперь, когда мы дошли до этого пункта, следует пемного замедлить, чтобы пе совсем замолчать похвальные стороны этого изпачального закона. Итак, я утверждаю, что этот закон общ п врожден всем людям уже тем самым, что они — люди. Он соединяет всех друг с другом взаим-

пою любовью; оп не знает разделения — причины и начала всей ненависти и величайших бедствий. Оп — учитель доброй жизни, различает справедливое и несправедливое, гнусное и прекрасное. Все, что есть лучшего в Монсеевом законе или каком-либо другом, в совершенстве содержит закон природы; как только он несколько отклоняется от естественной пормы, возникает спор, разделяются воззрения, и более нет покол. Если же оп отклоняется на много, кто сумеет оценить странные бедствия и ужасы, которые получают свое происхождение и растут от этой фальши? Что лучшего есть в Монсеевом законе или каком-либо другом для человеческого существа, для того, чтобы люди друг с другом хорошо жили и пребывали в добром согласии? Копечно, во-первых, почитать родителей, затем не посягать на чужое благо, состоит ли оно в жизни или в чести, или в других благах, полезных для жизни. Что из этого, спрошу я, не содержит закон природы и правильная норма, внедренная в умах? Естественно, мы любим летей, дети любят родителей, брат — брата и друг — друга. Естественно, мы желаем, чтобы все наше достояние пребывало в делости, и ненавидим тех, кто волиует наш покой и кто желает линить нас того, что нам принадлежит, или насилием, или обманом. Из этого нашего естественного желания вытекает ясное суждение, именно, что мы не должны совершать тех поступков, какие мы осуждаем в других. Ведь если мы осуждаем тех, кто посягает на наше достояние, этим мы сами себя осуждаем, если носягаем на чужое. И вот мы уже легко определыли все важное в каком угодно законе. Что касается

пример человеческой жизии

подходящим образом научат нас, какая нища полезна и какая, напротив, вредна. Что касается других церемоний, обрядов, установлений, жертв, десятин (замечательный обман, чтобы кто-либо льготно пользовался чужим трудом), увы, — мы можем все это только оплакивать, потому что человеческим лукавством мы заброшены во столько лабпринтов! Признающие это истипные христиане достойны великой похвалы, потому что они все это отбросили, удержав только то, что морально клонится к доброй жизни. Нехорошо мы живем, если соблюдаем много пустого, но живем хорошо, когда живем разумио. Кто-шбудь скажет, что Монсеев или евангельский закон содержит нечто более высокое и совершенное, например, требование любы к вратам, чего естественный закон не признает. Я отвечу ему, как сказал выше: если мы отклоняемся от природы и желаем изобрести что-либо большее, тотчас же рождается спор, нарушается покой. Что нользы, если мне будет приказано невозможное, чего я не могу исполнить! Ничего хорошего отсюда не пропстечет, кроме душевной печали, если мы полагаем, что невозможно по природе длаготворить врагам (это может произойти без любви), так как человек, говоря вообще, имеет естественную наклонность к нежности и состраданию. Мы не должны абсолютно отрицать, что такое совершенство уже содержится в законе природы.

Теперь посмотрим, какие имению бедствия возникают, когда мы сильно отступаем от закона природы. Мы уже сказали, что между родителями

и детьми, братьями и друзьями узы любви естественны. Эти узы разрушает и уничтожает положительный закон, будь то закон Монсея или коголибо другого, предписывая, чтобы отец, брат, супруг, друг убивал или предавал ради религии сына, брата, супругу, друга. Такой закон желает чего-то большего и крайнего, чего люди не могут исполнить. Если бы это исполиялось, это было бы высшим преступлением против природы, ибо она содрогается от подобных вещей. Я об этом напоминаю потому, что люди доходили до такого безумия, что своих детей приносили во всесожжение идолам, которых суеверно почитали; так сильно отступали они от естественной пормы и так пятнали естественные отцовские чувства. Насколько отраднее было бы, если бы люди держались в естественных границах и изобретенные до сих пор гнусности никогда не изобретались. Что мне сказать о тягостных ужасах и страхах, в которые ввергала людей человеческая злоба? От них был бы свободен всякий, если бы слушался только природы, которая совершенно не знает пичего подобного. Сколько людей отчаиваются в спасении? Сколько людей, зараженных различными мнениями, подвергаются мученичеству? Те, кто добровольно ведет бедственную жизнь, до жалости изпуряя свое тело, ища уединения и удаления от общества других, постоянно мучась внутренними мучениями, уже в настоящее время оплакивают бедствия, которых они с боязнью ожидают в будущем. Эти и другие бесчисленные бедствия причинила людьми. Разве я не один из многих был обойден подобными обман-

щиками и погубил себя, веря им? Я говорю как человек, испытавший все сам.

человек, испытавший все сам.

На это возражают: если бы не было другого закона, кроме закона природы, и люди не верили бы в существование другой жизни и не боялись вечного наказания, почему бы им беспрерывно не злодействовать? Вы выдумали эти изобретения (возможно, что здесь скрывается что-нибудь очень значительное, ибо надо опасаться, не пожелали ли вы возложить на других бремя ради ваших выгод), уподобляясь тем, кто для устрашения детей вымышляет привидения или выдумывает другие страшные слова, пока дети, пораженные страхом, не подчинятся их воле, с унынием и печалью отдавая в полон свою волю. Но это приносит пользу, пока ребенок остается ребенком, однако, как только раскроется его умственный взор, он смеется над обманом и уже не боится привидения. Так смешны эти ваши выдумки, ибо они могут нагнать страх только на детей или простофиль; другие же, узнав ваши выдумки, смеюгся над вами. югся над вами.

теперь я оставляю в стороне рассуждение о законности подобного обмана. Вы сами, выдумывающие все это, имеете в числе правил вашего закона такое, что не следует делать зла, чтобы вышло добро, разве только вы не считаете злом лгать ради серьезного предостережения другим, давая слабым случай сойти с ума. Если бы хоть тень истинной религии или страха была у вас, вы, без сомнения, должны были бы испытывать немалый страх, так как вы навели столько зла на земной шар, возбудили среди людей столько раздоров, установили столько несправедливого

и нечестивого, что не поколебались бессовестно возбудить родителей против детей и детей против родителей. Об одном только я хотел бы спросить вас: если вы придумали все это из-за злобы людей, чтобы выдуманными ужасами удержать их в границах долга, так как чем-либо другим их трудно смирить, — приходит ли вам в голову, что вы — такие же люди, исполненные злобы, не можете предъявить ничего хорошего, одно только зло совершаете беспрерывно, вредите другим, ни к кому не обнаруживаете сострадания. Я уже вижу, что вы гневаетесь на меня за то, что я осмелился спросить вас о подобных вещах, и каждый из вае усердно спорит о праведности своих поступков. Всякий готов сказать, что оп — добросовестен, милосерден, любит истину и законность. Или вы говорите ложь, высказываясь так о себе, или ложно жалуетесь на злобу всех людей, которую вы хотите уврачевать вашими привидениями и выдуманными ужасами, злословя бога, которого представляете взорам людей как бы кровожадным палачом и страшным истязателем, злословя людей, которых вы считаете рожденными для столь плачевного горя, как будто не достаточно того, что каждому выпадает в жизни. Но пусть будет велика человеческая злоба. Это я сам признаю, в чем и вы являетесь мне порукой, так как вы чрезмерно злобны, иначе вы не имели бы сил сочинять подобные выдумки. Ищите действительных средств, которые без слишком большого вреда совершенно добные выдумки. Ищите действительных средств, которые без слишком большого вреда совершенно изгнали бы эту болезнь изо всех людей, и бросьте привидения, которые имеют значение для детей и дураков. Если же эта болезнь в людях

пример человеческой жизни тобы подобно неумелым врачам не обещать выздоровления, которого вы не можете дать. Удовольствуйтесь установлением среди вас справедливых и разумных законов: добрых награждать, злых подвергать заслуженному наказанию; терпящих насилие избавлять от насильников, чтобы опи не вопили, что нет правды на земле и что никто не вырвет слабого из рук сильного. Действительно, если бы люди захотели следовать правому разуму и жить согласно человеческой природе, все бы друг друга взаимно любили, все бы друг другу взаимно сострадали. Каждый облегчил бы белу другого, насколько может, и, копечно, пикто другого даром не оскорбил бы. Поступающие наоборот идут против человеческой природы. Многое так и бывает, потому что люди придумали ссбе разные отступающие от природы законы, и один другого озлобляет злодейством. Многие притворяются вкрадчивыми, корчат из себя чрезвычайно религиозных людей и обманывают пеосторожных под покровом религии, пользуясь этим для уловления тех, кого могут поймать. Опи правильно могут быть уполоблены почному вору, который коварно нападает на усыпленных сном и пе помышляющих ии о чем подобном. У них обычно на устах: «я — иудей, я — христианин, поверьмие, я тебя не обману». О гадкие животные! Кто не говорит ничего подобного и признает себя только человеком, гораздо лучше вас. Если вы не желаете ему верить как человеку, вы можете его остерегаться. Но кто в силах остеречься вас, прикрытых притворным плащом притворной святости, когда вы, подобно ночному вору, нападаетс

на неосторожных и спящих через лазейки и жалким образом душите их?
Одному, между прочим, я удивляюсь, и поистине удивительно, каким образом могут фарисеи, живущие среди христиан, пользоваться такою свободой, что даже отправляют приговоры. Поистине могу сказать: если бы Инсус-назарянин, которого христиане так почитают, ныне стал проповедывать в Амстердаме и фарисеям захотелось снова бичевать его за то, что он борется с их традициями и укоряет их в лицемерии, они свободно могли бы поступить так. Конечно, это позорно и не должно быть терпимо в свободном городе, который заявляет, что охраняет свободу и мир людей, и однако не уберегает себя от насилия со стороны фарисеев. Если кто-пибудь не имеет защитника или мстителя, не удивительно, что он старается защитить себя своими средствами и отплатить за полученные обиды.

Перед вами истинная история моей жизни. Я

отплатить за полученные обиды.

Перед вами истинная история моей жизни. Я выставил перед вами ту роль, какую играл на суетном театре мира в суетной и неустойчивой моей жизни. Теперь по справедливости судите, сыны человеческие, <sup>13</sup> и без всякого пристрастия свободно вынесите приговор согласно истине, ибо это прежде всего подобает людям, поистине людям. Если вы найдете что-нибудь, что исторгиет у вас сожаление, признайте и оплачьте печальный жребий людей, который и вы разделяете со мною. Чтобы пичего не опустить, я скажу, что, живя в Португалии христианином, я носил имя Габризль из Косты, <sup>14</sup> а средп иудеев (о, если бы я никогда не приближался к ним!) с небольшим изменением назывался Уриэлем.



#### О СМЕРТНОСТИ ДУШИ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ

Как уже было указано во вступительном очерке, дошедший до нас текст из рукописной книги Дакосты, а именно главы XXIII, XXIV, XXV, был полностью воспроизведен Дасильвой в его направленном против Дакосты «Трактате о бессмертии души». Текст Дакосты, выделенный курсивом, находится в этом трактате в главах VIII— XXVIII и сопровождается «опровержениями» Дасильвы.

О самом Самуэле Дасильве известно очень немногое. Родился он в Португалии и был, очевидно, значительно старше Дакосты. Перед своим бегством в Голландию он жил в Опорто. Уже в Амстердаме в 1613 г. Дасильва напечатал испанский перевод маймонидского трактата о покаянии. Несомненно, он был на хорошем счету у

синагоги, пользуясь ее доверием.

Встречающаяся иногда в литературе версия о том, что Дасильва будто бы еще в Португалии убеждал Дакосту перейти в иудейство, и о том, что они были друзьями, ничем не подтверждается. Равным образом нет никаких данных, обосновывающих трактовку Дасильвы К. Гуцковым как друга и доброжелателя Дакосты.

В своей рукописи Дакоста часто цитирует библию. Эти цитаты далеко не всегда совпадают с соответствующими местами русского перевода библии. В таких случаях мы, буквально сохраняя в тексте Дакосты его слова, даем в примечаниях соответствущие тексты русского перевода по изданию «Библия», изд. 10-с, Спб., 1912, ими же, при совпадении текстов, указываем лишь расположение их в русском переводе.

Само собою разумеется, что ссылки вроде «І кн. Монсеева» и т. п. отнюдь не означают, что даниая книга была действительно написана легендарным Моисеем. Это — лишь принятый в литературе способ цитирования памятника древне-еврейской письменности, вполне «земного» человеческого происхождения, выдаваемого, однако, иудейскими и христианскими церковниками за «божественные», «боговдохновенные» книги.

- <sup>1</sup> Екклезиаст, 3, 19. І кн. Моисеева, 1, 28.
- ³ Там же, 5, 3.
- <sup>4</sup> Там же, 2, 17.
- 5 Там же, 3, 19.
- <sup>в</sup> Там же, 15, 2—3.
- <sup>7</sup> Псалом 87, 11—13.
- <sup>8</sup> Псалом 113, 25—26.
- 9 Псалом 38, 6—7.
- <sup>10</sup> Там же, 13—14.
- 11 Псалом 77, 38—39.
- 11 Псалом 77, 38— 12 Иов, 7, 6—10.
- 13 Там же, 7, 16.
- <sup>14</sup> Там же, 14, 7—12.
- 15 Псалом 12, 4-5.
- 16 Иов, 16, 22. В русском переводе библии находится лишь первая фраза этой цитаты.
  - <sup>17</sup> Иов, 7, 7. <sup>18</sup> I кн. Моисеева, 18, 27.
  - <sup>19</sup> Екклезиаст. 3. 19.
  - <sup>20</sup> Там же, 3, 20—22.
  - <sup>21</sup> I кн. Моисеева, 2, 17.
- <sup>22</sup> II кн. Монсева, 32, 32. В русском переводе библин: прости им трех их; а если нет, то изгладь и меня из книги твоей, в которую ты вписал.
- <sup>23</sup> В русском нереводе в псалме 16 таких слов нет. Приближающиеся по смыслу имеются в псалме 15, 10: ибо ты не оставишь души мосй в аде и не дашь святому твоему видеть тление.
- <sup>24</sup> В русском переводе в псалме 31 таких слов нет. Сходные по содержанию имеются в псалме 30, 20: kak много у тебя благ, которые ты хранишь для боящихся тебя.
  - <sup>25</sup> Исаия, 26, 19.
  - <sup>26</sup> Иов, 19, 25—27.
  - <sup>27</sup> Tam жe, 10, 5.
  - <sup>28</sup> I кн. Моисеева, 1, 24.
  - 29 Там же, 2, 7.

- <sup>30</sup> Екклезиаст, 3, 19.
- <sup>31</sup> Вместо этого текста в русском персводе (псалом 145, 2, 4) стоит: буду восхвалять господа, доколе жив; буду петь богу моему, доколе есмь; выходит дух его, и он возвращается в землю свою; в тот день исчезают помышления его.
  - <sup>32</sup> Екклезиаст, 9, 10.
  - 33 Иов, 34, 14—15.
  - 34 Псалом 103, 29.
- <sup>35</sup> Перевод И. К. Лушпола. Автор этого стихотворения неизвестен. К. Михаэлис высказывает предположение, что эти цитируемые Дакостой четыре стиха взяты им из романса Лопе де Вега или Кальдерона. Ор. cit., р. 361.
  - <sup>36</sup> I кн. Монсеева, 2, 17.
  - <sup>37</sup> Иезекииль, 33, 11.
  - <sup>38</sup> II кн. Моисеева, 32, 32.
  - <sup>30</sup> IV кн. Моисеева, 11, 15.
- 40 В русском переводе, псалом 114, 9, этот стих читается так: буду ходить перед лицом господним на земле живых.
  - 41 Псалом 115, 4, 6.
  - <sup>42</sup> Там же, 5.
  - <sup>43</sup> Исаия, 8, 19.
  - 44 Екклезиаст, 9, 4-6.
  - <sup>45</sup> Иов, 14, 21.
  - <sup>46</sup> II кн. царств, 13, 22—23.
  - 47 IV кн. царств, 6, 5.
- 48 II кн. Моисеева, 20, 5—6. В русском переводе фраза до слов «после тебя» отсутствует.
- <sup>49</sup> Аморрен один из народов, упоминаемых в I книге Монсея.
  - 50 Псалом 36, 35—36.
  - <sup>51</sup> Там же, 25.
  - 52 Стихи Камоэнса. Перевод И. К. Луппола.
  - 58 Екклезиаст, 8, 17.
  - 54 См. примечание 23.
  - 55 См. примечание 24.
  - <sup>56</sup> Псалом 30, 20.
  - <sup>57</sup> Там же, 21.
  - <sup>58</sup> Исаия, 26, 19.
  - <sup>59</sup> Иезекииль, 37, 11.

- 63 Исаня. 26, 14. Рефанмы народ, упоминаемый в библии.
- 61 Исаня, 26, 15. В русском переводе несколько иначе: ты умножил народ, господи, умножил народ, — прославил себя, распространил все пределы земли.

<sup>62</sup> Исаня, 27, 6.

63 Иов, 19, 25. В русском переводе иначе: а я знаю, искупитель мой жив, и он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию.

<sup>64</sup> Иов, 19, 26. <sup>65</sup> Там же, 2, 7.

- <sup>66</sup> Там же, 7, 5.
- 67 Tam жe, 19, 26.
- <sup>68</sup> Там же, 19, 3.
- 69 Там же, 19, 20.
- <sup>70</sup> V кн. Моисеева, 8, 16.
- <sup>71</sup> Hob, 42, 12.
- <sup>72</sup> V кн. Моисеева, 16, 16. В русском переводе иначе: и никто не должен являться перед лицо господа с пустыми руками, но каждый с даром в руке своей, смотря по благословению господа, бога твоего, какое он дал  $me\delta e$ .

<sup>73</sup> Даниил, 12, 2.

74 Там же. 12. 13. В русском переводе конец несколько иной: и упокоишься, и восстанешь для получения твоего жегебия в коние дней.

75 Дакоста говорит здесь о каббалистическом учении о переселении душ. Это учение было принято сефардистской общиной в Амстердаме.

<sup>76</sup> V кн. Монсеева, 14, 23. В русском переводе иначе: дабы ты научился бояться господа, бога твоего, во все

77 В русском переводе текст отсутствует.

- 78 Иов. 17, 13. В русском переводе иначе: если бы я и ожидать стал, то преисподняя — дом мой; во тьме постелю я постель мою.
- 79 Как сказано, до нас не дошли ни предыдущие, ни последующие главы рукописи Дакосты. К. Гебгардт высказывает предположение, что в гл. VII подробно развивалась мысль о том; что недопустимо выходить за пределы писанного закона.

#### ПРИМЕР ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ЖИЗНИ

Первое упоминание в литературе об этой предсмертной автобиографии У. Дакосты имеется в работе гамбургского пастора Иоганна Мюллера «Иуданзм или еврейство», Гамбург, 1644. Мюллер, несомненно, видел и читал копию «Примера человеческой жизни». Уже одно это свидетельствует о том, что какими-то путями с подлинника рукописи Дакосты были в свое время сняты копии.

Действительно, не подлежит сомнению другая копия, которая была передана сейчас же после смерти Дакосты главе арминиан Симону-епископу, от которого досталась его внуку Филиппу Ван-Лимборху. Последний опубликовал ее в 1687 году в своей книге «Об истине христианской религии», не преминув сопроводить ее своими возражениями. С тех пор на протяжении двухсот лет «Пример человеческой жизни» был едва ли не единственным материалом для биографии Дакосты.

Экземпляр Ф. Ван-Лимборха сохранился и находится в настоящие время в университетской библиотеке в Амстердаме. По описанию К. Гебгардта, состоит он из четырех листов (восьми страниц) in folio; написан он двумя почерками; кроме того, имеются отдельные пометки самого Лимборха, корректора и какого-то лица уже в XIX веке.

Как экземпляр, который был в распоряжении И. Мюллера, так и экземпляр Ф. Лимборха написан на латинском языке. На основании имеющихся в рукописи зачеркнутых выражений, замененных другими выражениями, Зелигман высказал предположение (а Гебгардт решительно в нему присоединился), что латинский текст представляет собою перевод с португальского языка. В качестве аргументов приводятся следующие соображения: 1) если бы это была простая копия, то не было бы замены одних выражений другими (например, parere вместо credere или in quo tunc res meae erant вместо in quo tunc eram и т. п.), и 2) психологически Дакоста должен был писать свое предсмертное письмо на родном для него языке, на котором он писал всегда, а не на ученом латинском языке. Соображения эти достаточно убедительны.

Как бы то ни было, мы располагаем лишь латинским текстом экземиляра Лимборха. Само собою разумеется, остается задача разыскать подлинную рукопись Дакосты. Она может находиться скорее всего в синагогальном архиве в Амстердаме, где, несомненно, находится и подлиннный текст великого отлучения Дакосты в 1633 году. Но это дело будущего.

«Пример человеческой жизни» издавался несколько раз. Полные издания его хронологически располагаются так:

1. 1687 г. Лимборх — на латинском языке.

- 2. 1740 г. Уистон на латинском и английском языках.
  - 3. 1793 г. Мюллер на немецком языке.
  - 1847 и 1849 гг. Веллер на немецком языке.
  - 5. 1901 г. Диац на португальском языке.
  - 6. 1903 г. Фолькмани на латинском языке.
- 7. 1909 г. Клаар на латинском и немецком языках. Все издания и переводы с 1740 года выполнялись по изданию Лимборха.
- 8. 1922 г. Гебгардт на латинском (впервые по амстердамской рукописи) и немецком языках.

Русский перевод появляется впервые.

1 Опорто—в подлиннике Porto, что значит гавань или порт. Город возник в IV или V столетии из римского лагеря Portus Cale или Portus Gallorum, отсюда название страны— Португалия.

<sup>2</sup> Под сум мами вероучителей (summae confessariorum) имеются в виду немалочисленные изложения христианского вероучения отдельных богословов; по своему значению в католической церкви на первом месте стоит «Summa theologica» Фомы Аквината (1227—1274). Эта книга лежала в основе испано-португальской схоластики XVI века. После объявления Фомы Аквината духовным учителем иезуитского ордена книга эта лежала в основе учения в иезуитских школах, в том числе и в университете Коимбры во время пребывания там студентом У. Дакосты.

<sup>3</sup> Орденская церковъ (Collègiata ecclesia), точнее «коллегиальная церковь»— церковь, при которой

существовала коллегия каноников.

<sup>4</sup> У Уриэля Дакосты было четыре брата: Аарон, Мардохей, Авраам и Иоснф. Кратко об их судьбе см. С. Gebhardt, ор. cit., s. 264. Кроме того, у Дакосты была сестра. Таким образом из Португалии бежало все семейство из семи человек.

<sup>5</sup> Мудрецы — хахамы, раввины.

- 6 Т. е. угрожали большим отлучением.
- <sup>7</sup> Такой же была и точка зрения Б. Спинозы, как она выражена в «Богословско-политическом трактате»: «В пяти книгах, называемых обыкновенно Моисеевыми, ничего другого не обещается кроме временного благо-получия, то-есть почестей или славы, побед, богатств, удовольствий и здоровья» («Богословско-политический трактат», гл. V, Казань. 1906, стр. 106).

8 Самуэль Дасильва. О нем и его книге см. во всту-

пительном очерке.

<sup>9</sup> В этом утверждении Дакоста выступает прямым предшественником Спинозы, который после соответствующего анализа писал: «...таким образом из всего этого яснее дневного света видно, что пятикнижие было написано не Моисеем, но другим, кто жил много веков спустя после Моисе» («Богословско-политический трактат», гл. VIII, Казань, 1906, стр. 190).

<sup>10</sup> Т. е. в Амстердам.

<sup>11</sup> Новая синагога Талмуд-тора, объединившая в

1639 году все три иудейских общины.

12 Председатель магамада (parnas presidente)—председатель совета общины; во время экзекуции над Дакостой (между серединой марта и серединой апреля 1640 года) это был Самуэль Абарбанель.

<sup>13</sup> Сыны человеческие— гебраизм; зднсь, как и в нескольких других местах у Дакосты, в смысле—

смертные люди.

11 См. примечание на стр. 11.

| АВТОГРАФЫ У. ДАКОСТЫ                                                                                                                 | Стр.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Gabriel da Costa — автограф У. Дакосты из университетских документов 1604/1605 учебного года в Коимбре. Воспроизведен в книге К. Ми- | carp, |
| хаэлис                                                                                                                               | 95    |
| Uriel da Costa — автограф У. Дакосты в одной из книг португальско-сврейской общины в Ам-                                             |       |
| стердаме между 1616 и 1623 гг. Опубликован                                                                                           |       |
| впервые Исааком Дакостой в 1857 г., воспроизведен в книге К. Михаэлис                                                                | 141   |

# СОДЕРЖАНИЕ

| От издательства                | 7   |
|--------------------------------|-----|
| И. К. Луппол. Уриэль Дакоста   | 11  |
| Сочинения Уриэля Дакосты       |     |
| О смертности души человеческой | 93  |
| Пример человеческой жизни      | 141 |
| Примечания                     |     |
| О смертности души человеческой | 167 |
| Пример человеческой жизпи      | 171 |

### ПЕРЕЧЕНЬ ОПЕЧАТОК

| Cmp. | Cmpoka   | Напечатано | Следует читать |
|------|----------|------------|----------------|
| 14   | 1 сверху | Уриэ.1я    | Уриэля.        |
| 20   | 15 »     | ропы       | ропы,          |
| 65   | 3 »      | из,        | из             |
| 86   | 5 снизу  | (679),     | <b>1679</b> ), |
| 106  | 8 сверху | в. езть    | взлезть        |
| 173  | 4 снизу  | зднсь      | здесь          |

Редактор И. К. Ауппол. Художественная редакция М. II. Сокольников. наблюдение Aum. - mexu. А. И. Илавильщиков. Техи. редактор Э. А. Старк.

Сдана в набор 13. III. 34. Подписана к печати 14. VII. 34. Вышла в свет VIII. 34. Индекс А-1. Издат.

№ 120. Уполном. Главлита № Б-37888. Тираж 5.300. Бум. 72×109 6<sup>1</sup>/<sub>82</sub>. Авт. листов 5,79. Бум. листов 2,75 по 104.000 тип. зн. Зак.

№ 1721.

Отпечатано во 2-й типо-графии «Печатный Двор» треста «Полиграфкнига», Ленинград, Гатчинская, 26.

Иена . . . Р. 3. — Hepensem P. 1. -



Готовятся к печати

БОНАВЕНТУРА ДЕПЕРЬЕ

КИМВАЛ МИРА НОВЫЕ РАЗВЛЕЧЕНИЯ

ж. О. ЛАМЕТТРИ

«ЧЕЛОВЕК-МАШИНА» ФИЛОСОФСКИЕ ПАМФЛЕТЫ

> м. т. ЦИЦЕРОН о природе богов

# ACADEMIA

Москва. Б. Вузовский пер., 1 Денинград. Пр. 25 Октября, 28 Дом Книги

