# HHCAA

9

TCHISLA, CAHIERS TRINESTRIELS PARIS

# ЧИСЛА

СБОРНИКИ ПОДЪ РЕДАКЦІЕЙ Н И К О Л А Я О Ц У П А

1 9 3 3

НАСТОЯЩІЙ СБОРНИНЪ НАБРАНЪ И ОТПЕЧАТАНЪ ВЪ МАВ ТЫСЯЧА ДЕ-ВЯТЬСОТЪ ТРИДЦАТЬ ТРЕТЬЯГО Г. ВЪ ТИПОГРАФІИ «ПАСКАЛЬ» 13, RUE PASCAL—PARIS 5' ВЪ КОЛИЧЕСТВЪ ШЕСТИСОТЪ ЭКЗЕМПЛЯРОВЪ НА БУМАГВ АЛЬФА

## ЕКАТЕРИНА БАКУНИНА.

1.

Не подойти, и не понять, И сокровенному не внять, И не спросить, и не сказать, По праву сильнаго не взять, Убійцей быть себя самой И съ даромъ слова — быть нъмой.

2.

Милосердные, болѣзные мои, Мнѣ ужъ нечего таиться и таить — На горячемъ, на желтѣющемъ пескѣ Въ смертной мукѣ, въ безысходности, въ тоскѣ, Окровавленныя жабры изсуша, Точно рыба, задыхается душа.

3.

Въ ночи, съ собой наединъ, На глубинъ, совсъмъ на днъ, Какъ странно тишина звенитъ — То время жизнь твою гранитъ, Шлифуетъ, точитъ и долбитъ, Пока надъ камнемъ крестъ не вбитъ.

#### ЦИФРЫ

25, 25... цѣлыхъ 8!

Далеко стонетъ блѣдная Лебедь,

Этотъ мартъ невесененъ, какъ осень...

25... 26 — будетъ 9!

Будетъ 9... Иль 100? 90?

Подъ землей-бы землею прикрыться...

Узелъ тугъ, а развяжется просто:

900, 27, но не 30.

900, да 17, да 10...

Хочетъ Мартъ Октябремъ посмѣяться,

Хочетъ блѣдную Лебедь повѣсить,

Обратить всѣ 17 — въ 13.

2.

#### НА ФАБРИКЪ

Среди цъпей, среди огней, Въ желъзномъ грохотъ и стукъ, Влачу я цъпь недобрыхъ дней. Болятъ глаза, въ мозоляхъ руки, Но горестный привътъ я шлю Тебъ, мое изнеможенье: Я недостойную люблю,

Я жду, хочу, ищу забвенья.
Свистите, скользкіе ремни!
Вы для меня, какъ шелестъ крыльный.
О пусть длиннъе длятся дни,
И громъ, и лязгъ, и вътеръ пыльный!
Страшусь ночей я тихихъ... Вновь
Она стоитъ передо мною,
Моя позорная любовь,
Она, чье имя не открою.
Ее одну, ее одну
Я въ сонномъ стонъ призываю...
Какъ измънившую жену,
Люблю ее — и проклинаю.

3.

#### 8 НОЯБРЯ

Тихія сумерки. И разноцвѣтная, Медленно меркнущая морская даль. Розово-сѣрая и безотвѣтная, Тоже тихая, во мнѣ печаль.

Пахнетъ розами и неизбѣжностью, Кто поможетъ, и какъ помочь? Вѣчныя смѣны, вѣчныя смежности, Лѣто и осень — день и ночь.

Свъчи кудрявятся за тихой всенощной, Къ окнамъ высокимъ мракъ приникъ. Пахнетъ розами... Какъ мы немощны! Радуйся, радуйся, Архистратигъ!

## ВАЛЕРЬЯНЪ ДРЯХЛОВЪ

1.

Есть въ сердцѣ тайная струна, Ея не побѣдятъ: ни страсть, ни вожделѣнье, Пусть слабымъ голосомъ она Звучитъ, какое пылкое волненье Охватываетъ сердце вдругъ, И странное недоумѣнье Отъ любящихъ, любимыхъ рукъ Испытываетъ человѣкъ въ минуты эти, Какъ бы при солнечномъ, горячемъ свѣтѣ, Увидѣлъ онъ зажженную свѣчу, Проснувшись утромъ рано.

2.

Я приду, я знаю, будешь рада, Взгляды встрътятся и разбъгутся вновь, Карихъ, ласковыхъ твоихъ каскадовъ, Не коснутся даже, а любовь...

А любовь... но образы темнъютъ... Это задохнуться отъ любви, Это, если каріе лучи сумъютъ Сердце кольцами боа обвить.

Это, если сердце кровь возносить — Кровь твердить, что этоть человъкъ: Богомъ предназначенная розсыпь, Данная тебъ изъ въка въ въкъ.

Ну, а розсыпей твоихъ, алмазовъ Не нашелъ я на моемъ пути, Можетъ быть, Алеша Карамазовъ, Онъ одинъ сумълъ бы ихъ найти.

#### СТРАШНО

Мнѣ страшно, что вдругъ отгадаю, Что значитъ слово любовь, По тѣни скользящей узнаю Того, кто за мною вновь.

Кого этимъ страшнымъ словомъ Не смѣю назвать до сихъ поръ, Кто часто, подъ темнымъ покровомъ, Ко мнѣ приходилъ, какъ воръ.

2.

#### все таки

Такъ хочется, чтобъ снѣгъ пошелъ, И покрывало На все бъ накинулъ, все-бъ замелъ. Чтобъ тихо стало.

Свѣтло и тихо, какъ во снѣ, Какъ въ дѣтствѣ снилось, Когда, въ такой же тишинѣ, Вдругъ дверь открылась, Но не вошелъ въ нее никто. Все пусто было... И все таки случилось то, Что все ръшило.

3.

#### НОЧЬЮ

Ночью, какъ проснешься, вскакиваешь въ страхѣ, Словно ты въ могилѣ иль на плахѣ.

Словно въ ледяное погружаясь море, Задыхаешься въ своемъ позорѣ.

И чѣмъ больше въ пыткѣ мечешься, тѣмъ хуже, — Тѣмъ на шеѣ петля уже, туже.

Но едва задремлешь, слышишь — или снится? — «Полюби меня и все простится».

# душа на виноградникъ

1.

О, муза, ты мнила Быть ангеломъ тутъ, И вдругъ полюбила Терпънье и трудъ,

Стихи о пшеницѣ, О тучныхъ волахъ, О маленькихъ жницахъ И о пастухахъ,

Влюбилась въ амбары, Гдѣ хлѣбъ, какъ свинецъ, Въ точила, въ отары Курчавыхъ овецъ.

Но это обилье И житницы, медъ, И мельничныхъ крыльевъ Скрипучій полетъ,

И сей виноградникъ — Намъ только даны, Какъ сцена, какъ задникъ Богатой страны,

Какъ міръ декорацій, Въ которомъ душа, Рукою горячей Снопы вороша, Живетъ и вздыхаетъ, Обманутый Крезъ, Сквозь сонъ вспоминаетъ Сіянье небесъ...

2.

Твой образъ пристрастный И бъдный: пчела Надъ розой прекрасной. Любовь и дъла,

Волненье счастливыхъ Трудовъ на землѣ. И трудолюбивой Все мало пчелѣ.

Душа, какъ на праздникъ, Несла эту кладь И на виноградникъ Пришла погулять.

И жители хижинъ
Окрестныхъ (виномъ
Въдь край не обиженъ)
Припомнятъ потомъ

За чашей, какъ въ крапѣ Веснушекъ и слезъ, Въ соломенной шляпѣ, Средь грядокъ и лозъ,

Ты жадно внимала Страданьямъ людскимъ И какъ загорала Подъ солнцемъ земнымъ.

Захмелъвшій, полувлюбленный, (О, не болье, чьмъ вчера), Обезсильвшій, изнеможенный, Въ четвертомъ часу утра,

Когда подчиниться впору, Уступить въ неравной борьбѣ, — Выхожу навстрѣчу позору, Выхожу навстрѣчу къ тебѣ.

Къ тебъ, на боль, на прощанье, Поцълуи, смятенье, дождь, Въ мою нелюбовь и молчанье, Въ уже уходящую ночь.

2.

Любовь намъ больше не нужна, Она безгръшна и достойна, А ты, которая гръшна, Измучена и безпокойна,

Чего ты хочешь отъ судьбы, Отъ жизни, отъ моей неволи? Какой еще ты ищешь боли, Какой безрадостной борьбы? Въ долгихъ разговорахъ за виномъ, Все привычно — утро и усталость. Только странно мнѣ, что ты осталась Въ этой тишинѣ со мной вдвоемъ.

Только ты и эта тишина... И въ почти не пьяной горькой мукѣ Я тебѣ до боли стиснулъ руки, А совсѣмъ не боль тебѣ нужна...

Самый примелькавшійся изъ всѣхъ, Самый трезвый, самый объяснимый, Самый тягостный и нелюбимый И любить котораго не грѣхъ.

# НИКОЛАЙ ОЦУПЪ

У газетчицъ въ каждомъ ворохѣ О безуміи, о порохѣ, О — которой всѣ живемъ — Мукѣ съ будничнымъ лицомъ.

И стилистика заправская
Не пріучить ни къ чему —
Пахнеть краска типографская
Про больницу и тюрьму,
И уродскую чувствительность,
И тщеславіе и мнительность —

У газетнаго листа
Сходство съ людными кварталами,
Гдѣ пивныя, тѣснота,
Циферблаты надъ вокзалами
Съ пассажирами усталыми,
И особенная, та,
Гдѣ ужъ никакими силами
Не поможешь, пустота,
Дно которой за перилами

Арки, лъстницы, моста.



М. Шагаль. Влюбленный.

M. Chagall. L'Amoureux (1911).



М. Шагаль. Продавець скопи.

M. Chagall. Le Marchand de Bestiaux (1912)

Вътеръ легкія тучи развъялъ. Ширь воды лучезарно легка, Даль омытая влагой новъе И моложе земля на въка. Желтый просвътъ проходитъ горами. Вотъ и солнце, зажмурился садъ. У стѣны, водяными мірами, Дружно вспыхнули листья посадъ. Вешній вътеръ сегодня въ удачъ. Лѣсъ склоняется въ шумной мольбѣ. И на камняхъ, подъ новою дачей, Пъна бълая рвется къ Тебъ. Такъ уставъ отъ покоя до боли, Въчно новыя, съ каждой весной, Души рвутся изъ зимней неволи Къ страшной радостной жизни земной. Раздувается парусъ надъ лодкой. Брызги холодомъ свѣжимъ летятъ. Берегъ тонкій, зеленой обводкой, Уменьшаясь уходитъ назадъ. И не страшно? Скажи безъ утайки. Страшно, радостно мнв и легко. Тамъ за мысомъ, гдъ борются чайки, Насъ подброситъ волна высоко. Хлопнетъ парусъ на синихъ качеляхъ. Такъ бы думать и пъть налегкъ, Безъ надежды, безъ словъ и безъ цѣли. Возвратившись заснуть на пескъ.

Хорошо сквозь прикрытыя вѣки, Видѣть солнце палящимъ пятномъ. Кровяныя, горячія рѣки Окружаютъ его въ золотомъ. Шумъ воды голоса заглушаетъ. Наклоняется небо къ водѣ, Затихаетъ душа, замираетъ, Забываетъ сама о себѣ.

2.

Надъ пустой ръкой, за поворотомъ, Снътъ летитъ и задуваетъ газъ, Занесло желѣзныя ворота И предмѣстья замело до глазъ. Только ближе къ утру, станетъ тише, Чуть пригнутся бѣлые кусты, Можетъ быть, что я тогда услышу Голосъ Твой, какъ будто рядомъ Ты. Милый другъ, я складываю руки, За себя, за счастье не борюсь. Слушаю, какъ уличные звуки Заглушаетъ снъгъ и спать ложусь. Сонъ идетъ и надъ землей смъется, Краткій часъ, ужъ минувшій на вѣкъ. Счастливъ онъ, что къ жизни не вернется, Какъ мгновенной славой счастливъ снъгъ. Гаснетъ въ печкъ голубое пламя. На стѣнъ растетъ кривая тѣнь. Сонъ и снъгъ, молчаніе и память Возвращаютъ къ жизни мертвый день. Знаю, помню, только гдв забыла, Всъмъ живымъ воскреснуть суждено.

Тамъ разскажешь Ты о томъ, что было Безъ меня и было ли оно. Сонъ живетъ, но утро неизбъжно. Спитъ земля и слабый свътъ потухъ. Странно кратко надъ пустыней снъжной Закричалъ и замолчалъ пътухъ.

На лъстницъ испуганная кошка, Угрюмый ощетинившійся звърь, Потертая ковровая дорожка И войлокомъ обтянутая дверь.

За этой дверью было все знакомо — И корридора розовый раструбъ, И вѣшалка подъ грузомъ жаркихъ шубъ, И печки набухающая дрема.

Тамъ по иному жить бы не могли, Тамъ было все завъщанное свято: Пасьянсовъ золотые короли, Валетовъ разукрашенные латы, Какъ въ темныхъ кадкахъ фикусы цвъли, И какъ неслышно, въ синій часъ заката, На лампахъ оправляли фитили.

2.

Косая дверь съ огромнъйшимъ замкомъ, Подъ стънкой столъ, некрашеный и узкій, Съдая няня, теплый чай въ прикуску Изъ чайника съ блестящимъ ободкомъ.

Кухарки заунывные романсы, Шипучій жаръ отъ кафельной плиты, На чашкъ изъ тяжелаго фаянса, Гирляндами веселые цвъты. И желтый сахаръ на молочномъ блюдцѣ, И ситный хлѣбъ, посыпанный мукой, И ледъ стекла. Пылающей щекой Сперва къ нему такъ страшно прикоснуться.

Увидъть дворъ и дымную трубу, Слъдить, какъ день на темной крышъ тухнетъ. Колючій холодъ чувствуя на лбу, Чужіе разговоры про судьбу За сундукомъ подслушивать на кухнъ.

Мы плачемъ надъ покойникомъ; цвѣты, Вѣнки несемъ на свѣжую могилу, Закрывъ глаза, съ упрямой, жадной силой Назадъ зовемъ погибшія черты.

Къ чему все это?.. Наступаетъ срокъ: Лежитъ въ глуши запущенная грядка, Размытъ дождями вкругъ нея песокъ, На немъ ноги не видно отпечатка.

И тотъ, кто плакать приходилъ сюда, Уже опять доволенъ и безпеченъ. Проходитъ боль, смѣняются года, Надъ тѣмъ, кто былъ огнемъ ея отмѣченъ.

А счастіе, какъ беззаконный воръ, Въ чужомъ дому хозяиномъ пируетъ, — И сладостнымъ забвеньемъ именуетъ Безпамятства безсмысленный позоръ.

2.

Такъ выступаетъ на мѣди Штрихъ за штрихомъ, иглой холодной: Пастухъ и овцы позади, Иль женскій профиль благородный, Иль дерево: подъ нимъ старикъ Сидитъ въ раздуміи глубокомъ...
— Что дѣлать, если ты отвыкъ Глядѣть спокойнымъ зоркимъ окомъ?

Что дѣлать, если всѣмъ почти Невнятенъ холодъ разстоянья? — Мысль, перешедшую въ молчанье, Молчаньемъ бережнымъ почти.

И знай, что каждый ясный штрихъ Такой цъной добытъ, быть можетъ, Что обощелся онъ дороже Иныхъ тревогъ и слезъ иныхъ.

Еще осталось въ жизни суховатой Немного правды и немного скуки, И то, въ чемъ мы по дътски виноваты, Наказаны и прощены...

Еще остались въ этой жизни сны (Мнъ часто снятся ласковыя руки...)

Такъ постепенно, грустно-неизбѣжно Открылся міръ жалѣющій и жалкій... И только пахнутъ гниловато-нѣжно Уснувшія, отъ теплоты, фіалки.

2.

Неузнаваемо небо молочно-зеленое. Вечеромъ городъ чужой и прозрачный такой. Что это значитъ? Плачутъ въ разлукъ влюбленные... Это зовется молитвой, восторгомъ, тоской.

Что это значитъ? Страстное и неумълое, То, отъ чего въ этой жизни не будетъ удачъ... Дерево въ чьемъ-то саду, неожиданно бълое, Чей-то холодный и радостный голосъ: не плачь. Не та любовь, конецъ которой счастье, И не тоска, конецъ которой сонъ...

Но равнодушіе, но холодъ безпристрастья, Но сумеречный свѣтъ отъ трехъ оконъ. Скорѣй бы наступила темнота (А въ ней къ утру распустятся каштаны). Зачѣмъ мы поняли — такъ грустно и такъ рано, Зачѣмъ мы поняли — не та любовь, не та, И боль не та, которой смерть конецъ...

Но равнодушіе нетронутыхъ сердецъ, И что-то въ нихъ, чему и я повѣрю, Все потерявъ и переживъ потерю.

4.

То, что около слезъ. То, что около словъ. То, что между любовью и страхомъ конца. То, что всѣми — съ такимъ равнодушьемъ — гонимо И что прячется въ смутной правдивости сновъ, Исчезаетъ въ знакомомъ овалѣ лица, И мелькаетъ во взглядъ — намъренно мимо.

Вотъ объ этомъ... Конечно, намъ много дано Справедливо, что многое спросится съ насъ... Что же дълать, когда умираетъ оно Въ предразсвътный, мучительный, медленный часъ.

Что-же дълать, когда на усталой землъ Даже въ счастьъ своемъ человъкъ одинокъ, И довърчиво-страстный его монологъ Растворяется въ сонномъ и ровномъ теплъ.

# николай щеголевъ

Отъ замысловъ моихъ неподкрѣпленныхъ, Ни силою, ни вѣрой, ни трудомъ, Отъ словъ моихъ всегда полувлюбленныхъ, Полупрохладныхъ какъ забытый домъ. Отъ вѣчно спутанныхъ и сыроватыхъ, Тучъ, копошащихся надъ головой, И даже отъ просвѣтовъ синеватыхъ... Отъ всей земли, скользящей по кривой, Бѣжать, бѣжать, бѣжать... — въ какое царство?

О, ложь!.. О, безполезное бунтарство!

Сестры чуютъ, не столько разумомъ, сколько сердцемъ, когда оставлять больныхъ съ близкими, и когда имъ вновь, тихимъ ангеломъ, входить.

Больная одиннадцать сутокъ боролась со смертью, за секундный глотокъ воздуха, и сестра Елизабетъ, и мужъ больной, Никита Демьянычъ Съриковъ, ни на минуту не оставляли ее, глазъ не смыкали, сторожили въ чемъ были, и переживали вмъстъ съ больной ея долгую бездыханную недвижность послъ операціи, и частое отсутствіе пульса, и агонію и — отстояли ее наконецъ. А сестра тогда, не впервые, говорила:

— Все еще будетъ по хорошему. Жизнь что море, а дни что бурныя ръченки, и выпадаютъ часы, что цълой жизни стоютъ...

Одиннадцать сутокъ боролись за жизнь молодой женщины. Эти долгія ночи и отрывочныя думы сторожать, окутывають ложе тяжко больныхъ. Къ вечеру ежедневно все случайное, спѣшитъ, торопится безшумно уходить, и въ палатахъ остаются наединѣ, съ самимъ собой, оперированные, наркозные, часто приговоренные. И при нихъ, на долгую ночь, устраиваются, угробляются, рядомъ, въ глубокое больничное кресло, сестры монахини.

Къ вечеру, тоже торопится все объять чернъющая мгла. И хоть и пронизанная одинокимъ, холодно металлическимъ, свътомъ матовой лампочки — она все такая давящая, какъ бы щуплая, размышляющая, темнота...

Оперированные сегодня продолжаютъ въ наступавшей чернотъ еще глубже падатъ... плытъ... Голова и память уходятъ все куда то внизъ, разстаются съ тъломъ... Все внутри горитъ, и трудно, нътъ силъ даже пальцы собрать, сжатъ... Тъла нътъ. Нътъ въсу. Куда все дълосъ... Вчера еще было 53 кило... Хоть бы по человъчески крикнуть, застонать!.. Ни въсу. Ни тъла.

Сестра, долгимъ, печальнымъ взоромъ, пронизываетъ колыхающееся, въ углу, полутеплое пламя лампады. Длинный, на весь про-

летъ больничнаго корпуса, корридоръ, устланный сърожелтыми плитками, свътится бездушнымъ свътомъ, и только надъ дверьми нъкоторыхъ палатокъ бдительно горитъ матовый, густо-красный огонекъ, — сюда, втеченіе ночи, безшумно, и съ тревогой, заглядываютъ дежурныя и такъ же молча, вопрошающе, взоромъ перекликаются съ безсмънной сестрой, и еще озабоченнъе исчезаютъ...

А больные... Ихъ мысли затаенныя, какъ тѣни, скользятъ по перебинтованнымъ, полуживымъ силуэтамъ, какъ блѣдныя отраженія вечера на сырыхъ, слабо освѣщенныхъ, опустѣвшихъ, отшумѣвшихъ тротуарахъ.... И не проникнуть въ эти сумерки больного. Но сестра, она одна, угадываетъ какое то неосязаемое, но все же перерожденіе, воскрешеніе, нѣчто вродѣ внутренняго процесса осознанія, обновленія, и такъ явно удается одной сестрѣ прочитать на лицѣ больной, муками написанныя, недоумѣнныя полуслова, полумысли... «выздоровѣть бы только... спасеніе не въ спѣшности... въ терпѣніи... въ прощеніи...».

Страданія больной нестерпимы, и сестра продолжаетъ мягко грѣть въ рукѣ своей недвижные, стынущіе пальцы, тепломъ своимъ дышать на нихъ, а ея большіе, ясные глаза съ поднятыми рѣсницами, что крылья голубя, молятъ, просятъ исцѣленія...

Къ восьми часамъ вечера, каждый день слышится, въ пустъющемъ корридоръ госпиталя, ровная, четкая, молитва дежурной, и отдъльныя слова ея, падая на зябкій полъ, кажется ползутъ дальше, припадаютъ, приникаютъ къ двернымъ щелямъ палатъ, и недвижно вторятъ имъ, этимъ звукамъ, больные внемлютъ имъ...

И голосъ молящей, съ зарей, и къ сумеркамъ, произноситъ:

«Den letzen Gruss der Abendstunde Send'ich zu Dir, o goetlich Herz, In Deine heilige Liebeswunde Senk'ich des Tages Freud und Schmerz».

«O goetlich Herz, all meine Sünden Bereue ich aus Lieb zu Dir, O lasse mich Verzeihung finden, Schenke Deine Lieb aufs neue mir». «Deiner heiligen Herzenwunde Schlaf'ich nun sanft und ruhig ein. O lass sie in der letzten Stunde Mir eine Himmelspforte sein. Amen».

И съ послѣдними звуками, съ покорнымъ «аминь», все живое, внѣ палатъ, сразу глушится, и залегаетъ на долгую ночь сторожевая тишина.

Придетъ утро, станетъ легче. Съ разсвътомъ, съ блеклыми очертаніями зари, всѣмъ легче. Точно входитъ чье-то мирное дыханіе, чья то невидимая, безплотная рука опускается и — прикасается къ горячечному, измученному тѣлу. И борется одиннадцать ночей, томится не совсъмъ еще угасшій духъ ,и въ груди, и въ легкихъ, какъ бы въ верхушкъ застывающей лавы, въ отдъльномъ фокусъ, что-то еще клокочетъ, огнемъ горитъ, борется за жизнь... Долги эти ночи... И какъ бы въ узкомъ ущельъ, въ темнотъ и духотъ, за каждый миллиметръ воздуха и свъта цъпляется духъ живой, и съ послъднимъ усиліемъ слабъющей воли, быть можетъ, въ послъдній разъ, вырывается онъ вдругъ со стономъ на волю, и — воздуха, воздуха, наконецъ, глотнувъ, оживаетъ на мгновеніе, и какъ бы тушится, и смягчается раскаленная рана, и... - какъ же не чудо? - дивятся совсъмъ измученные мужъ и сестра, — и вдругъ къ разсвъту, на одиннадцатое утро, нивъсть откуда, — мърное дыханіе, чуть полуоткрытый взоръ, и еле внятный вздохъ, и перегоръвшія, еле шевелящіяся губы, беззвучно просятъ всего только одной освъжающей капли... И впрямь, вошелъ съ зарей невидимый, вездъсущій, — муку смягчилъ, почернъвшую было страницу перевернулъ и новую, живую, пріоткрылъ...



— Разскажите же намъ, Галкинъ, подробности, — просила хозяйка дома, Лидія Николаевна Дроздова, и собравшіеся у нея гости.

Дроздовыхъ считали въ Берлинъ людьми правыхъ взглядовъ, и взглядовъ своихъ они никому не навязывали. А потому и гости, охотно собиравшіеся у Дроздовыхъ, разъ въ три педъли, и сами разныхъ политическихъ воззръній, но веселились всъ одинаково превосходно.

— Жизнь наша, господа, — говорила друзьямъ и гостямъ своимъ хозяйка дома, — полна личныхъ заботъ и нужды, и эта наша жизнь давно уже не течетъ, какъ въ былые годы, на новыхъ мѣстахъ, полной рѣкой, а — какъ бы это сказать? окольными, боковыми мелкими струйками, мелѣетъ она, жизнь наша, образуя сыпучіе островки, со скудной растительностью, — и потому, друзья мои, порѣшили мы съ мужемъ хоть разъ въ три недѣли, никого не пытать политической ворожбой, — на все Божья воля.

И Лидія Николаевна придумывала, какъ она выражалась, «внезапныя нападенія» на отд'єльныхъ гостей, устраивала своеобразныя литературныя импровизаціи, и тогда ею же намъченный — и обреченный — импровизаторъ, долженъ былъ занимать общество разсказомъ, тутъ же сочиненнымъ... И не мало курьезнаго вызывали эти импровизаторы, сбиваясь часто на давно ими гдъ-то прочитанное, въ этомъ случаъ, тутъ же жестоко уличались и вышучивались. Но чаще всего выжимались воспоминанія... Обычно же гости обм'єнивались мыслями о новыхъ литературныхъ именахъ, другіе, слѣдящіе за высокой политикой, — о новыхъ пулеметахъ для воздушныхъ кораблей, третьи же толковали больше насчетъ равенства и братства, доказывали, что разъ будетъ «Панъ-Европа», то должно быть, — и чѣмъ скоръе, тъмъ лучше, — «панъ-отечество» и «панъ-родина» и — что вообще, всъмъ пора стать «лицомъ ко вселенной»... Хозяинъ дома, Петръ Ивановичъ Дроздовъ, деликатно выслушивалъ и такого гостя, доказывая, однако, своей женъ, послъ ухода послъдняго, что «намъ, русскимъ, теперь вообще волноваться не слъдуетъ», ибо «мертвые сраму не имутъ». Но не совсъмъ спокойно въ такія минуты, полагалась жена на мужа, зорко следила она за нимъ, когда некоторые гости очень долго останавливались на этихъ «анахронизмахъ» и «панахъ», — въ эти минуты она оказывалась возлѣ мужа, ибо «тогда руки у него трясутся, и пальцы чего-то ищуть, складываются въ кулаки», и Лидія Николаевна метала глазами молніи и умоляющіе взоры въ сторону этихъ ораторовъ. Но всъ гости, послъ обмъна газетными новостями, усердно помогали хозяйкъ развязывать, разставлять, привезенные ими же кульки съ жаренными, мерзлыми гусями и полдюжиной разныхъ водокъ и коньяковъ.

Сегодня очередное нападеніе сдълала Лидія Николаевна на Гал-

кина, за отсутствіемъ, какъ шутили гости, давно намѣченнаго, и потому сбѣжавшаго, Зозулина.

— Увольте, Лидія Николаевна, — взмолился Галкинъ, — ничего не придумаю, не ожидалъ, не подготовился.

Но Лидія Николаевна не изъ такихъ, чтобы «отвертѣться» отъ нея. Съ присущей ей ласковостью и ядомъ гостепріимства Дроздова могла заставить и столь заговорить, и первая же готовилась вкущать и муки экспромта, и сладость «сочиненнаго». И Галкинъ долженъ былъ подчиниться этому, какъ чему-то неизбѣжному. Тяжело вздохнулъ, задумался, глаза сомкнулъ и, какъ показалось всѣмъ, сразу потускнълъ. Чтобы пріободрить его, одинъ изъ начитанныхъ гостей совершенно резонно замѣтилъ: «мы вѣдь не ждемъ отъ васъ, Галкинъ, ничего Чеховскаго, даже Пруста и Джойса можете не упоминать... Ну, съ Богомъ, начинайте, Галкинъ, и не томите»... И воцарилась тишина. Всѣ сразу притихли, и сами дивились, вопрошающе, откуда вдругъ вошла, точно крадучись, эта пытливая тишина. Недавно еще голоса, скрещиваясь, трещали, что щепки въ каминъ, и вдругъ, все смолкло.

- Господа, я кое что припомниль, но буду разсказывать съ закрытыми глазами... такъ мнѣ легче будетъ вспоминать, памятью нащупывать плохо запомнившійся разсказъ одного моего пріятеля, Сѣрикова, Никиты Демьяныча. Вотъ, что однажды повѣдалъ мнѣ этотъ Сѣриковъ.
- Сфриковъ?.. удивился сосфдъ Мухинъ, почесавъ у себя бровь и изобразивъ прищуренную улыбку.

Хозяйка дома никого изъ гостей своихъ въ обиду не давала, и съ сухимъ укоромъ погрозила Мухину. Галкинъ, точно вопроса и не слыхалъ, продолжалъ копаться въ памяти, часто закрывая глаза, погруженный въ себя.

— Если разръшите, добрая Лидія Николаевна, я, вотъ, эту лампочку выключу... свътъ мъшаетъ... Да, господа, мой пріятель Съриковъ утверждалъ, — говорилъ «самъ видълъ», — есть, говоритъ онъ, кровь голубая, первый сортъ, есть кровь и красная, но она понимаете, уже не та...

Лидія Николаевна зам'ьтила туть, что Мухину уже не сидится, воть онь запротестуєть, на стуль прыгнеть, и она деликатно пре-

дупредила его: «Никаноръ Ермолаичъ, я васъ въ кладовую съ провизіей запру, не мъшайте, голубчикъ».

- Сфриковъ доказывалъ мнф, продолжалъ Галкинъ, что онъ, вфроятно, изъ мужиковъ, такъ какъ, молъ, долго и безропотно все выносить можетъ, любую обиду, а гордость въ немъ, какъ будто, спитъ, терпитъ, молчитъ. Иные называютъ такое состояніе замороженной гордостью, Сфриковъ съ этимъ не соглашался, «нфтъ, говоритъ, есть замороженные кредиты, какъ вообще мороженое, одни накручиваютъ, другіе фдятъ». «А въ комъ настоящая гордость, та какъ ртуть, сразу попретъ». У меня же она, говоритъ, эта гордость возжигается только тогда, когда, скажемъ, обида какъ и терпъніе переваливаютъ выше усовъ, «вотъ какъ высоко должна доходить обида мнф, чтобы кровь закипала». Тогда, дфйствительно, Сфриковъ поступалъ «по мужицки», какъ выговаривала ему его жена, особа очень-очень знатная.
- Не княгиня-ли?! У вашего Сърикова, какъ его, Демьяныча, жена княгиня, язвилъ насмъшникъ Мухинъ.

Галкинъ кончиками пальцевъ потеръ свои виски и спокойно продолжалъ.

— Что же, что княгиня? Разницы теперь никакой. Но мой другъ Сфриковъ имълъ тогда капиталъ съ шестью нолями и какъ разъ къ тому времени онъ, по моему, съ ума и сошелъ. «Человѣкъ, говорилъ онъ, долженъ свою природу, свою кровь довести до совершенства» — вы видите, друзья мои, — продолжалъ Галкинъ, — Съриковъ человъкъ не нашего круга, иной, и умъ за разумъ у него зашелъ... что же съ того, что княгиня? Да, княжну въ жены взялъ себъ Съриковъ, настоящей русской княжеской крови, — говорилъ онъ, — больше про себя, совсъмъ не возражая Мухину. Бываетъ, — продолжалъ Галкинъ, какъ бы утверждая своего Сфрикова, — кровь голубая и красная... Галкинъ глубоко задумался, какъ бы борясь съ какими то кошмарными воспоминаніями. — Да, господа, Сърикова долго, долго потомъ допрашивали въ полицейпрезидіумъ. Жена его не то покушалась на самоубійство, не то по неосторожности тяжело ранила себя... И пошли, понимаете, допросы, почему, молъ, у Сърикова руки въ крови, почему убъжалъ онъ изъ спальни жены, почему заперся онъ въ спальнъ своей, почему у него зеркало разбито!.. Почему собакъ съ



М. Шагиль, Падетычных

M. Chagoll. Le Chandelier (1929).



М. Шагаль, Этрелева башия

M. Chagall. La Tour Eiffel (1929)

балкона выбросилъ... и какъ могъ онъ, мужъ, выстрѣла не слышать?!. «Долженъ тебѣ доложить, — разсказывалъ мнѣ Сѣриковъ, — что между моей спальней и спальней моей жены была амфилада очень зябкихъ комнатъ, маленькая гостиная, будуаръ, гардеробная, массажная, предванная, ванная... И проходить эти комнаты было мучительно, — княгиня, видишь ли, дышала по ночамъ свѣжимъ воздухомъ, поздно читала, долго курила, и съ ней неразлучны были ея три любимицы, собаки, и не вылѣзали эти проклятыя изъ подъ шелковаго одѣяла, и ненавидѣли меня,а зайдешь ночью по экстренному дѣлу, страшно лаются, вой подымаютъ»...

«И ходилъ я къ женѣ, Галкинъ, рѣдко, очень рѣдко. Дѣлать мнѣ тамъ было нечего. И собаки меня не признавали. И за что, я тебя спрашиваю, держали ихъ въ холѣ-нѣгѣ, — все за мой счетъ, а лаялись, проклятыя, и не подступись.

Упорно допытывался комиссаръ замалчиваемой будто Сфриковымъ какой то семейной тайны.

- Но, черезъ прислугу, чего проще, было установлено, что «напротивъ, барыня-княгиня сами запирались въ своихъ покояхъ, а барину разръшалось пользоваться ванной только одинъ часъ, отъ восьми утра до девяти утра, а остальное время барыня выключались, а чтобы нашъ баринъ у себя запирался отъ кого? такъ это невозможно».
- Да, да... Но отъ кого же всетаки бѣжалъ вашъ Сѣриковъ въ ту ночь? Да и самого Сѣрикова нашли запертымъ, съ окровавленными руками, въ его собственной спальнѣ, прямо, какъ у Джойса, вставилъ одинъ изъ гостей, усерднѣйшій посѣтитель всѣхъ зарубежныхъ литературныхъ собесѣдованій. Нѣкоторые посѣтители докладовъ путаютъ Джойса съ Бернардъ Шоу...
- Нътъ, это не то. Съриковъ и я, мы ни разу вашего Джойсмана не читали. Видите ли, въ ту роковую ночь пріятель мой, Съриковъ, очень чъмъ то глубоко задътый и оскорбленный, бросилъ, съ отчаянія, должно быть, своей женъ, что у него отъ другой женщины два внъбрачныхъ сына, близнецы, и отъ роду имъ уже мъсяцевъ восемь...
- Кааакъ?! Ну, какъ же такому Сърикову не убъжать къ себъ, послъ такого гнуснаго признанія!.. Ха-ха-ха!.. Вотъ такому муженьку стръляться и Богъ велълъ, но не ей же, женъ его.

- И ничего то вы не поняли, господинъ Джойсманъ, огрызнулся задътый Галкинъ, понимаете, у супруговъ не было дътей...
- Но у него то сразу оказались, вы сами говорите, близнецы, сразу двое?!.
- Да, случай незаурядный... У супруговъ не было дѣтей, а были они еще люди молодые. Но молодая красавица жена, послѣ вѣнца, сразу заявила Сѣрикову, что она «всѣ эти домашнія наслажденія», это такъ называемое «всѣми освященное семейное совмѣстное спанье, такъ и сказала, этимъ пусть занимаются другіе!..»

Лица у гостей сразу вытянулись, точно кто булавкой имъ въ спину. А Галкинъ впервые почувствовалъ удовлетвореніе за своего Сърикова, и бодрѣе продолжалъ свой разсказъ.

— Съриковы занимали виллу въ два этажа, съ внутренними лъстницами, и комнатъ было 26, обставленныхъ съ роскошью, не уступавшей дворцамъ... балканскихъ королей. Въ этихъ прохладныхъ и окаменъвшихъ покояхъ никакимъ прожекторомъ не обнаружишь и нитки паутины, но отъ чуткаго глаза не ускользала однажды осъвщая, точно студень, плотная, стылая тишина. Съриковъ, до того, какъ женился въ бъженствъ, не имълъ ни семьи, ни знакомыхъ, ни друзей, ни недруговъ, ничего въ прошломъ, и даже лишенъ былъ, не въ примъръ прочимъ, нъкоторыхъ безобидныхъ, но трагикомическихъ, воспоминаній, — большевики ничего у него не отняли, и ушелъ онъ, Съриковъ, оттуда потому, какъ говорилъ онъ, «что дышать нечъмъ стало». Его земляки, каждый въ своемъ родъ, продолжали жить впроголодь, сегодняшнимъ днемъ, но къ вечеру, за столомъ, хотя и скуднымъ, жили, вспоминали, дышали родными, дътьми, женинымъ участіемъ, лаской и дружбой.

У Сърикова, господа, въ прошломъ было безрадостно и пусто, жилъ онъ скромно, незамътно, хотя и считался весьма состоятельнымъ. И вывезъ онъ оттуда, въ густой копнъ волосъ, всего пять крупныхъ, сине-бълыхъ камней, въсомъ въ 163 карата! И заграницей въ Берлинъ и Парижъ, Съриковъ отогръвался все такимъ же скромнымъ жильцомъ въ чужой привътливой семьъ, гдъ дъти, подростки, полюбили его и втягивали добраго дядю въ свою игру, называя его «тетя Ивана».

<sup>—</sup> Вотъ и у васъ, Галкинъ, видъ такой, что хочется называть

васъ не Иваномъ Кузьмичомъ, а Ивоной Кузьминишной, право, — съ какимъ то неожиданнымъ участіемъ вставила, внимательно все слушавшая, Лидія Николаевна.

— Благодарю васъ... Рѣчь не обо мнѣ, а о Сѣриковыхъ. Такъ, вотъ, другъ мой Сѣриковъ, эта... тетя Ивана затосковала вдругъ «по семейному ладу», какъ говорилъ онъ, и страстно захотѣлось ей замужъ, — захотѣлось Сѣрикову родного угла, добраго и ласковаго друга, жены, и — дѣтей, побольше дѣтей, и порѣшилъ онъ жениться на... Вотъ, тутъ, на этомъ пунктѣ, господа, помню, пріятель мой Сѣриковъ сдѣлалъ долгую тяжелую паузу...

И Галкинъ тоже вдругъ умолкъ, провелъ рукой по горячему лбу, въ себя ушелъ...

— «Дьяволъ меня попуталъ», — долго спустя, точно очнулся мой Съриковъ, — «и хорошо, что попуталъ, хорошо, что ума ръшился, нътъ въ жизни музыки, музыка — позже, а ты, братъ, извъдай, потерпи, согнись, познай все» — вотъ, вотъ, именно эти слова произносилъ тогда, помню, Съриковъ. И продолжалъ онъ. Съ обыкновенной женщиной, что? Она, какъ ты, какъ я, какъ всъ... И что она можетъ такое дать, обыкновенная женщина, что бы умъ твой и сердце поразить, всего тебя перевернуть, всю простоту твою разсъять... А?.. Не могу я, братъ Галкинъ, все это тебъ разъяснить... Банановъ, скажемъ, — возьмешь его, этотъ бананъ, на ладонь положишь, все ясно, просто, и каждому понятно... Бананъ и есть бананъ. Такъ я говорю, другъ Галкинъ, а женщины въ міръ, должно быть, есть такія, — породой называется, — что странно и чудно и — не раскусишь ихъ сразу!.. А объяснить, вынь да положь, не могу, но мнъ самому, Галкинъ, все превосходно ясно, понимаешь, Галкинъ! Женятся же, Господи Боже мой, на милыхъ, обыкновенныхъ, добрыхъ дѣвушкахъ, и счастливы... А вотъ меня, Сърикова, «дьяволъ попуталъ» — перепуталъ!.. Деньжонокъ завелось у меня, Галкинъ, съ шестью нолями, а самъ всъмъ я быль чужой и — ноль. Знаешь, въдь, голова у меня на плечахъ всегда была, «химикомъ» никогда не былъ, и денегъ въ дрянь не превращаль, и съумъль я монопольно, понимаешь, — и на чужбинъ, — на одну страну весь миндаль, апельсины и лимоны изъ Палестины поставлять!.. И засѣла у меня, другъ Галкинъ, въ мозгу, мышь и скребла, и скребла, а сердце по ночамъ въ тоскъ исходить стало... И — понимаешь — не просто только жениться, сказалъ я себъ, не я, а чей-то

голосъ, — а — осчастливить, и не то, что обыкновенную добрую дъвушку, а... вотъ, тебъ слово мое... правду, обидную правду я тебъ одному говорю... ты свой, не осудишь меня, не высмъешь... не разболтаешь... Осчастливить мнъ захотълось дъвушку первый сортъ!.. Первокачественную, именитую, голубую кровь!.. Да-съ!.. Кръпко знаю я. Галкинъ, чего хотълъ я, а объяснить себъ самому не могу... Словомъ. захотълось осчастливить такую первозванную, русскую барыню, а лучше и краше русскихъ въ цъломъ міръ нътъ, — чтобъ моя будушая жена вновь настоящей голубой крови была, чтобъ она, понимаешь, еще въ Россіи была настоящей, а, вотъ, на чужбинъ, тутъ, значитъ, на мели, какъ всѣ мы, и несчастная, и худая такая, и голодная, но — и захотълось мнъ до смерти найти такую, да осчастливить, и дать ей и богатства, и царской роскоши, и любви безмърной, и жалости безъ краю, — на, будь снова повелительницей, принцессой, торжествуй, повельвай, какъ тебъ полагается по чину рожденному. — повельвай вновь, счастье мое, и чтобы вновь заиграла, заблистала русская кровь!.. Поняль ты, Галкинь?!. И какъ порфшиль я все это, — не я, а за меня дьяволъ порфшилъ, —я говорилъ себф: «зачфмъ тебф, какому то Сърикову, милліоны, а ей, моей мечтъ, моей суженой — ноль, какъ можетъ она въ пьяномъ баръ, въ шляпномъ магазинчикъ, или моделью переворачиваться, или въ ресторанчикъ съ тонкими ручками да въ мерзлый боченокъ съ огурцами, да горе мыкать, дай, Съриковъ, ей, вновь извъдать былого счастья, былой русской роскоши!.. И гонялъ-загонялъ, толкалъ-выталкивалъ меня, дьяволъ во мнѣ, за моей спиной: давился, объдать спокойно не могъ я, другъ Галкинъ, въдь жилистый я, а не плакса, и толкъ въ дълахъ понимаю, а давился я объдомъ, видъть не могъ, какъ эти худо, да съ чужого плеча, одътыя, и такія бліздныя первозванныя русскія аристократки, мніз, Сізрикову, хаму, тарелки подавали и огурцы изъ мерзлаго боченка для меня таскали... И давился я объдомъ, и убъгалъ, но всюду онъ, эти барыни, что, насупротивъ, совъсть моя, покою не давала...

— И вотъ, Галкинъ, однажды я себѣ окончательно сказалъ: «У тебя, сукинаго сына, Сърикова, капиталъ съ шестью нолями, и тебѣ, — ты кто такой за птица важная, — тебѣ перворазрядныя аристократки тарелки подносятъ?!. И забралась въ голову мою мысль, какъ червякъ гложетъ... И порѣшилъ я — женюсь на такой, только на такой!..

- Человъкъ ты. Съриковъ, говорилъ я себъ самому, скромный, нетребовательный, ничего тебъ лично не надо... И омнибусомъ, и подземкой гоняешь — не изъ скупости, въдь, — и даже въ Карлсбадъ ни разу не съъздилъ, а кто только уже не ъздилъ туда, — лечебно и дешево... А я, вотъ, Галкинъ, никуда... Кому я нуженъ? Песъ я одинокій въ цъломъ міръ. И пусть, — поръшилъ я окончательно, — пусть моя будущая жена настоящей принцессой по всъмъ ривьерамъ ъздитъ, а не захочетъ она меня и за рулемъ машины имъть, пущай сама на нъсколько мъсяцевъ повсюду, стъснять не буду, — куда же мнъ? я языковъ не знаю, — лучше эти мъсяцы, въ ея отсутствіи, буду одинъ я дома, а дома, Галкинъ, думалъ, мечталъ я, будетъ со мной ребенокъ, мой — нашъ ребенокъ! И будетъ въ каждомъ углу у насъ дома ярко осл'впительно, и буду я на ребенка и жену молиться, все отдамъ за ихъ жизнь, отдамъ, — ничего не жалко, ложись, да помирай, во!.. И она, жена моя, вернется съ Ривьеры или Каира, и будеть сіять отъ счастья, что далъ ей Господь и — вообще, — Галкинъ, что?!.
- Разръшите, Галкинъ, деликатно замътить... Какъ же онъ, Съриковъ вашъ, съ двумя близнецами и...

Лидія Николаевна Дроздова, какъ и всѣ ея другіе гости, захваченные исповъдью этого съраго человъка, какого-то Сърикова, готовы были броситься на нарушителя общаго настроенія, на несноснаго Мухина, а хозяйка дома, невольно и даже угрожающе, руками на Мухина вскинулась, но нельзя было на Мухина обижаться, всъ знали, что человъкъ онъ желчный, хотя желчный пузырь, по его же словамъ, давно у него удалили. Знали еще, что Мухинъ этотъ странно ведетъ себя: какъ, бывало, прочитаетъ о кончинъ или юбилеъ какого нибудь именитаго вождя, даже улыбается онъ при этомъ, молъ, онъ, Мухинъ, одинъ могъ бы много пикантнаго разсказать. Мухина этого не разъ оттъсняли отъ свъжихъ могилъ, надъ которыми, непрошенный, собирался тоже «слезу пролить». Знали также и то, что безъ Мухина вообще не обойтись: ни на похоронахъ, ни на юбилев: рядъ десятильтій спеціализировался этотъ скромный и незамътный человъкъ на собираніи, составленіи и коллекціонированіи выръзокъ, біографій, фотографій, готовыхъ некрологовъ, мемуаровъ, и самыхъ мельчайшихъ деталей даже изъ частной жизни не только сегодня неожиданно скончавшихся именитыхъ людей, но — еще живущихъ, и по мнънію Мухина, уже готовыхъ «кандидатовъ въ именитые покойники». И всѣмъ редакціямъ нуженъ былъ этотъ Мухинъ, этотъ выручатель, этотъ незамѣнимый энциклопедистъ и сотрудникъ для всякихъ торжественныхъ и печальныхъ случаевъ. И Мухина, въ сущности, добродушнѣйшаго человѣка, терпѣли, нѣкоторые даже побаивались, — «рано или поздно самъ попадешь или въ юбиляры или въ покойники». И Мухину стоило не мало усилій воздерживаться отъ нѣкоторыхъ щепетильныхъ вопросовъ импровизатору Галкину. Но — достаточно было Мухину взглянуть на добрую и оторопѣвшую Лидію Николаевну, и нижняя, зашевелившаяся было, челюсть его вновь примыкала къ верхней... А Галкину не до того было, чтобы удовлетворять язвительнаго Мухина.

- Я, господа, впередъ зналъ, что безъ Пруста и Джойса ни одному разсказчику нынъ не обойтись... вставилъ уже другой гость, воспользовавшись паузой.
- Какой тамъ Джойсъ, здѣсь прямо по нашему, «по Достоевскому», замѣтилъ съ гордостью хозяинъ дома, Петръ Ивановичъ Дроздовъ.
- Это же, въ самомъ дѣлѣ, интереснѣйшій, можно сказать, психо-аналитическій случай... Поймите, господа, внутренніе голоса какіе-то, и такіе правдивые, — явно сочувственно и поощрительно посмотрѣла въ сторону Галкина Лидія Николавна.
- Въ циркъ Чинизелли, помню, былъ одинъ такой мужчина, чревовъщатель, и мысли у него вслухъ, а слышно только извнутри...
- Опять вы, Мухинъ, ну, какъ вамъ не стыдно, голубчикъ Никаноръ Ермолаичъ, — не мъшайте же!.. А вы, Галкинъ ,не върьте имъ, посмотрите какъ лица у всъхъ разгорълись... Мы слушаемъ, продолжайте же, Галкинъ.
- Да... да... Такъ вотъ. Съриковъ, господа, продолжалъ все тихо богатъть, и мысль о какой то тамъ голубой крови изъ головы, казалось вылетъла навсегда. Господи, была блажь, и это извинительно и Сърикову, — кому же хоть разъ въ жизни не мечталось получить статскаго совътника или, скажемъ, орденъ почетнаго легіона, ученыя степени ръдко кого соблазняютъ.

Но Съриковъ, богатъя, нашелъ все же отдушину въ своей замкнутости, онъ сталъ тихо жертвовать, дълать безъ шума добро, тайно пригръвать щепетильно нуждающихся, посылать по почтъ денежную помощь, завъряя, что «деньги эти честно заработанныя», — добра,

побольше добра захотълось Сърикову ,изъ своего угла, дълать, безъ шума и подъ одними и тъми иниціалами. Но добро, если дълаютъ его часто, само прокладываетъ себъ путь, и стали Сърикова приглашать на балы, доклады, совъщанія, похороны и юбилеи, и расширялся кругъ знакомыхъ, и сталъ Съриковъ вездъ желаннымъ и не ради однихъ его семизначныхъ цыфръ, а за его, въ самомъ дълъ, доброе сердце и тихую щедрость. И исчезали постепенно у Сфрикова угловатость, необщительность, чувство отчужденности. Появлялись и у него иногда, какъ и другихъ слушателей, на докладахъ и диспутахъ, желанія тоже что-то сказать, не спорить, а именно сказать что-то очень важное. Но, къ великой досадъ его, на приглашение предсъдателя собранія, въ эту минуту, ръшимость оставляла Сърикова, и такъ ему и не удавалось хоть разъ высказаться, — словомъ, очередью обычно пользовался другой, болье отважный диспутанть, а Съриковъ и терзался и радовался: «ну, что я имъ сказать могу, куда же мнѣ до нихъ», — успокаивалъ онъ себя...

И за короткій срокъ, Никита Демьянычъ Сѣриковъ сталъ, помимо воли, замѣтной фигурой, въ Берлинѣ и Парижѣ, на поприщѣ общественной благотворительности. И, однажды, на одномъ балу, въ Парижѣ, Сѣрикова обступили всѣ дамы-патронессы и, принимая отъ нихъ, поочередно, по бокалу шампанскаго, сердечно благодарилъ «за честь и вниманіе», и, со свойственной только русскому человѣку широкой улыбкой, клалъ передъ каждой дамой на подносъ по нѣсколько тысячефранковыхъ билетовъ, почтительно цѣлуя у каждой ручку...

- А я бы такого вашего Никиту первымъ дѣломъ, до бала, подъ опеку, а послѣ бала прямо въ сумасшедшій домъ или надолго въ санаторію съ холодными душами...
- И скупой же вы человъкъ, Мухинъ, не обижайтесь, голубчикъ, заступилась Лидія Николавна.
- А куда все же дълись два его побочныхъ сына? не успокаивался Мухинъ.
- Ну, и... безпокойный же вы человъкъ, Никаноръ Ермолаичъ, —взмолилась, сгорая отъ любопытства, Лидія Николавна.
- Все, Мухинъ, сейчасъ узнаете... Немножко терпънія и пониманія!.. Да-съ... Такъ, вотъ, господа, продолжалъ Галкинъ повъсть о Съриковъ, на этомъ балу въ Парижъ, среди этихъ семнадцати дамъ-распорядительницъ, оказалось нъсколько чистокровныхъ рус-

скихъ княгинь и княженъ, и выбралъ Сфриковъ ту, которая была бъднъе всъхъ одъта, и, по его словамъ, это сразу и видно было, что бальное платье на ней было перешито изъ какой то поношенной бархатной ротонды, а кружевныя вставки такъ не гармонировали съ обшимъ покроемъ и съ бахромой, что «видъ этого бархатнаго бальнаго платья, — разсказываль мнь Съриковъ, — отравляль мнь весь вечеръ и наполнялъ сердце мое давящей жалостью, а лицо ея, понимаешь, такое прозрачное, блъдно-розовое, — можно сказать, изъ царскаго фарфора, и — чортъ меня знаетъ — вновь стали мучить меня и состраданіе къ ней и жалость, и презрѣніе къ самому себѣ, — а, вѣдь, я никому ничего плохого не сдълалъ, ни у кого не бралъ, не отбиралъ, — и вновь, какъ тогда, помнишь, дорогой Галкинъ? — насъли на меня, обволокли меня мысли дремучія: «зачьмъ тебь, Сърикову, одному человъку милліоны, а, вотъ, у нея, у этой первозванной, настоящей крови барыни, можетъ одна сорочка изъ мадеполама и есть», — такъ, понимаещь, Галкинъ, разобрало, замутило меня всего, что я тутъ же на балу и поръшилъ... Да, не легко было мнъ, быть можетъ, казанской крови, и приблизиться къ ней, къ ихъ, быть можетъ, сіятельству или высочеству!.. А бальная музыка чадомъ прямо въ голову мою... и въ глаза мои тысячи лампочекъ золотымъ пескомъ сыплютъ и, понимаешь, вфрь мнф, — точно кто по затылку меня удариль, подтолкнулъ, и я, съ мъста, точно гонимый и ошпаренный, протолкнулся къ ней, къ избранницъ въ бархатномъ платьъ, да ручку кренделемъ и —на танецъ!.. И не помню, что играли, что ноги мои продълывали... Гдъ же помнить, когда сердце мое перебоями пошло, а отъ ея стана гибкаго и душистаго... что горячая высокая свъча церковная... И сотни глазъ почему то именно на насъ обоихъ устремились, и всъ такъ будто одобрительно и благожелательно улыбаются въ нашу сторону, а она вся пунцовая и томно-свътящаяся, будто отъ чистаго жемчуга свътъ исходитъ... Ладно... Протанцовали мы что-то очень мелодичное. — танго называется, — и усадилъ я ее въ креслице, а сама она двумя нитками жемчуга такъ и улыбается мнъ!.. А вмъсто того, чтобы, какъ полагается въ высшемъ обществъ, обмъняться понятіями о политикъ, о Россіи, о боксъ, — я ротъ разинулъ, такая была она свътло-розовая чудесная!.. И я... да... тутъ же у меня и съ языка сорвалось!.. Вотъ такъ прямо и прокричалъ ей: «Небесная и наипрекраснъйшая... скажите мнъ безъ думки... я одинъ васъ сдълаю самой

счастливой на свътъ!.. Хотите быть моей женой... обожаемой женой Никиты Демьяныча Сърикова?»... Такъ и ляпнулъ. А сердце такъ забилось... тукъ-тукъ-тукъ, и пошло все огненными кругами... А она, Галкинъ, — счастье то какое!.. Она говоритъ: «Хочу, господинъ Съриковъ... Но... знайте... я и всъ мы далеко не такія, какъ были тамъ... дома!..

- Да почему же, Галкинъ, пріятель вашъ зналъ, что она съ голубой кровью, что онъ съ настоящей княжной танцуетъ?..
- Ну, вотъ еще, съ какой-то гордостью перебила Лидія Николавна, — да нашу русскую княгиню за тысячи верстъ узнаешь, и притомъ ихъ у насъ, въ одномъ Парижъ, не меньше 2700!..
- Вотъ и весь сказъ, друзья мои, устало и точно отмахиваясь отъ дальнъйшихъ мучившихъ воспоминаній закончилъ Галкинъ, отбросившись на спинку дивана...
- Нѣтъ, нѣтъ. Каакъ все? Нѣтъ, чувствую, что самое интересное впереди, нѣтъ, Галкинъ, извольте продолжать.
- Продолжайте, любезнъйшій, объщаю и я не прерывать, смирился и Мухинъ.

И Галкинъ снова плотнъй глаза сомкнулъ, призадумался.

— Дальше то что? Обычно... Да, Господа, я хорошо, очень хорошо зналъ Никиту Сърикова... Дътей, я уже говорилъ, у нихъ не было. И въ ихъ квартиръ, въ 26 залахъ, сейчасъ же послъ вънца, опустилась каменная, зябкая тишина. И Сфриковъ сталъ чувствовать себя плънникомъ, а самъ то онъ занималъ одну всего спальню, большую, — вся въ свъту, — которая служила ему и его личной опочивальней, и шкафной, и кабинетомъ, — не охота была выходить въ пустоту, въ остальные, стылые, торжественно молчаливые покои. И между спальней жены и спальней мужа было шесть холодныхъ комнатъ, — маленькая гостиная, гардеробная, массажная, предванная. ванная, и жена всю ночь дышала свъжимъ воздухомъ, поздно читала. долго курила, и три собаки, въ ея постели, не вылъзали изъ подъ пуховаго, шелковаго одъяла, оранжево-голубого цвъта... Супруги жили мирно и ладно. И дни, и недъли, и мъсяцы, и объды, и невыразимыя, глубоко затаенныя обиды уживались и проходили тихо, безъ сценъ... Не было причниъ къ недоразумъніямъ. Домъ — дворецъ обильная чаша, кладовыя — калифорнійскій садъ, въ оранжереяхъ непереводившеся цвъты и ръдкостныя орхидеи, погребъ тончайщихъ

винъ, которыхъ никто не трогалъ, а въ потайномъ мѣстѣ находилась тихая, стабилизованная валюта, въ личномъ сейфѣ супруги — смарагды, сапфиры и сине-бѣлые бразильскіе камни, — и во всемъ домѣ тишина, степь Гоби или Шамо. Только часы одни жалобно и причудливо вызванивали время.

— Вы, Галкинъ, такъ детально знакомы съ этимъ золотымъ склепомъ?..

— Да... Я и самъ удивляюсь этимъ деталямъ, которыя Съриковъ такъ въ своей памяти сохранилъ... Супруги, господа, встръчались только за объдомъ, минута въ минуту, ровно въ семь часовъ вечера. И объдали они вдвоемъ, другъ противъ друга, за длиннымъ-предлиннымъ столомъ, въ первомъ этажъ, въ столовой со стариннымъ гобеленомъ во всю ширину десятиметровой стѣны, въ креслахъ съ высоченными, ажурно-выръзанными, спинками, и спинки на полметра выше головы объдавшихъ, и недвижная стояла тишина, и неслышно принималъ отъ горничной блюда изъ кухоннаго лифта и подавалъ ихъ, мягко ступая по керманшахскому ковру, дородный, бывшаго Гогенцоллернского дворца, въ черномъ фракъ и черныхъ жгутовыхъ аксельбантахъ, старый, въ бакенбардахъ, шефъ дома, мажордомъ. Появлялись въ зимнемъ сезонъ и гости, сразу человъкъ сто тридцать, именитые и званные, съ незванными и полуголодными, всѣ — знакомые княгини. И руки хозяйки дома перецъловывались, и столы ломилсь отъ переполненныхъ икрой хрустальныхъ чашъ на искристомъ льду, и длинныхъ, янтарныхъ семги и лососины, и темно-розовыхъ балыковъ, и соленій разныхъ, и жареной птицы и паштетовъ, а подававшіеся торты, бабки и мудреной конструкціи глясе вызывали восторги и повторные поцалуи... А Сариковъ, по его словамъ, «путался межъ ногъ», помогалъ суетиться, угощалъ, упрашивалъ, придвигалъ, а нъкоторымъ сіятельнымъ дамамъ уготавливалъ онъ, втихомолку, въ гардеробной, сюрпризы, неожиданные для нихъ, обильные продовольственные кульки, а въ паузахъ Съриковъ изъ столовой исчезалъ, воздуха гдъ-то на балконъ набирался, «такъ сказать, въ одиночку душу отводилъ», и вновь появлялся, и часто гости, почему то именно у него, — «что же? — видъ у меня такой?», — именно у него шопотомъ справлядись именитые гости, «гд тутъ... простите... можно у васъ»... Всъ эти гости ни разу не реваншировались, да и мудрено было реваншироваться. И. такимъ образомъ, простыхъ, добрыхъ,

порядочныхъ друзей-знакомыхъ у супруговъ не было, и продолжали супруги объдать одни, въ этомъ крематоріи, минута въ минуту, въ семь часовъ вечера, въ ръзныхъ креслахъ, съ высокими метровыми спинками...

Галкинъ сдълалъ долгую паузу, и слушатели сочувственно и странно переглядывались, нъкоторые, быть можетъ, легко себъ, въ это время, представляли эту торжественную столовую, этотъ «крематорій», въ которомъ сжигался духъ.

- Въ театръ, продолжалъ Галкинъ, супруги выъзжали, на какую нибудь исключительную премьеру, разъ въ три мъсяца. Послъ же объда Съриковъ почтительно руку у жены цъловалъ, съ минуту ждаль-выжидаль, съ тоскою и мольбою, слова или взгляда, — но обычно откланивался и уходилъ къ себъ наверхъ. Такъ супруги расходились, каждый по своимъ опочивальнямъ, раздфлявшимся, какъ я уже говорилъ, амфиладой зябкихъ, холодныхъ комнатъ. И чтобы Сфрикову, по экстренному дфлу, попасть въ спальню жены, надо было ему въ тяжелой пижамъ, теплыхъ туфляхъ, шелковомъ халатъ, и съ шерстянымъ шарфомъ у шеи, — супруга по ночамъ дышала свъжимъ воздухомъ, — пройти эти ледяныя веранды, эти, какъ проклиналъ онъ ихъ, «волчьи ямы» и, — добравшись, наконецъ, до завътной двери, деликатно постучать... Сколько времени можно зябнуть, постукивать?.. И часто постукивать въ открытую дверь, въ темнотъ, пронизываемой полунасмъшливой луной... Но ничего не слыхалъ Съриковъ въ темнотъ, въ лихорадкъ и огнъ, изъ-за неумолчнаго лая «этихъ проклятыхъ» трехъ собакъ ея: неразлучны были эти собаки съ ней, съ женой его, подъ ея одъяломъ... Правда, робкое постукиванье Сърикова часто встръчало живой откликъ у супруги, и на ея серебристый голосъ, — такой, господа, голосъ бываетъ только у обреченныхъ на безплодіе женщинъ, да, да; это мои собственныя наблюденія, — и на ея серебристый голосъ: «что вамъ, Никита Демьянычь, въ этоть поздній чась надо», — послѣ такого вопросика, экстренное дѣло моего Сѣрикова заканчивалось, увы, обычной, растерянностью, даже извиненіемъ...
- У меня, Маріанна Владиміровна... лорнетка твоя оказалась на моємъ столикъ... Я кладу ее, вотъ, сюда... Я уже ушелъ... Извини...
- Хорошо, хорошо... продолжайте, Никита Демьянычъ, въ томъ же духъ дальше... И «твоя» лорнетка, и «Маріанна Владиміровна»...

Хорошо еще, что отучились при всѣхъ говорить «моя жена»... Вы все это на «ты», точно нарочно... Я васъ тяну вверхъ, а вы, какъ мѣшокъ, все внизъ...

- Но эти, въ темнотъ, тихія, сверлящія мозгъ, слова княгини, продолжаль свою повъсть Галкинъ, уже не настигали Сърикова, неоднократно слышаль онъ ихъ отъ жены, онъ, озябшій, спъшилъ уходить той же дорогой, къ себъ, одной рукой наматывая шарфъ у шеи, другой придерживая скользящія пижамныя панталоны...
- Кошмаръ, одинъ кошмаръ, Галкинъ, откликнулось нъсколько голосовъ.
- Но часто, друзья мои, за неимѣніемъ подъ рукой «лорнетки», Сѣриковъ просто, какъ говорилъ онъ, «испытывалъ судьбу», правда, не чаще одного раза въ два мѣсяца...
- Раазъ въ два мѣсяца?!. не удержался таки Мухинъ, но его неумѣстное замѣчаніе въ обществѣ дамъ не встрѣтило отклика, и Галкинъ продолжалъ:
- Не ходилъ туда Съриковъ... «И холодно и боялся за себя... гнъвъ, обида стали душить меня и голову туманить... и порой, просто невмоготу, вотъ-какъ, становилось, и я тогда уже безъ всякой лорнетки, тихо и подолгу, постукивалъ... въ открытую дверь, къ женъ моей, къ женъ съ голубой кровью»... И тутъ, помню, Съриковъ вновь жаловался, что одинокъ онъ, и заступиться за него некому, и что «по мужицки» не хочетъ онъ, не можетъ, «потому что противно», и что гордости у него нътъ, и что кровь у него простая, обыкновеннъйшая, красная... И часто выжидаль онъ въ темноть: а вдругъ услышить онъ ласковое слово? Но — ничего услыхать не приходилось, даже собаки проклятыя и тъ, шельмы, присмиръли, попривыкли, равнодушныя къ его постукиванію стали, и удалялся онъ къ себъ опять и опять, уходилъ въ свою одинокую спальню, въ свое низкое кресло, и въ его горячей головъ разныя дикія мысли и желанія путались... искры высъкали. И просиживалъ такъ Съриковъ долгія, томительныя ночи, часы... «Хотълось мнъ кричать, головой больно удариться, дышалось нестерпимо жарко, и — понимаешь, другъ мой Галкинъ, обида захлестывала мое сердце и мое понятіе, и заходили сине-желто-зеленые круги... и уже отчета себъ отдавать не могъ... А женаты мы были уже семь мѣсяцевъ... И, вотъ, однажды, другъ Галкинъ, ты, вѣдь, не осу-

дишь, не высмѣешь меня, — обида, вотъ, у меня куда дошла, и однажеды, въ такія окаянныя минуты, долго спавшая во мнѣ гордость точно рванула меня впередъ и... направился я въ спальню «моей жены», — Сѣриковъ тогда, помню, особенно подчеркнулъ эти два слова, — и уже безъ всякаго стука... — Виноватъ, вы, Мухинъ, что-то очень неспокойны стали... хотите что-то возразить?..

— Что вы, что вы, Иванъ Кузьмичъ... Напротивъ... Тутъ, дѣйствительно, «по Достоевскому»!.. Продолжайте, прошу васъ...

«И вотъ, другъ мой, братъ мой, Галкинъ, — исповъдывался Съриковъ, — въ такомъ состояніи, окончательно изничтоженный, въ огнь, въ обидь смертельной, понимаешь, — растеряль я тогда всь точки, — точно подталкивалъ меня кто, вошелъ это я въ спальню, не вошелъ, а ввалился, — зачъмъ же полноправному и законнъйшему мужу стучаться въ открытую дверь, и... и... я вотъ... безъ спросу... безъ протестовъ... безъ сопротивленія... по мужицки!!.. Но и пребольно искусали меня три ея проклятыя собаки... и въ дикомъ лаѣ!.. И не стерпълъ... вывалилъ я ихъ всъхъ, этихъ трехъ ея проклятыхъ дармофдовъ, прямо черезъ открытый балконъ... Что-то взвизгнуло и... стало тихо... ужасно стало тихо. И былъ я уже на ногахъ... А темнота кромъшная. И не успълъ я еще и шагу сдълать... какъ получилъ чъмъто металлическимъ такой страшный ударъ прямо въ лицо, и еще, и еще разъ, что стало въ глазахъ совсъмъ черно и... визгъ, и какъ будто выстрълъ, и адскій визгъ... и ничего не разслышалъ я... Ничего не помню... Только слова жены «мужикъ проклятый» это разобралъ я на бъгу... И не помню я, какъ вновь очутился въ своей спальнъ, и припомнить не могу отъ чего, отъ кого заперся... Но еще до всего, до удара, чтобъ отомстить, чтобъ оскорбить ее, задъть ее, — крикнулъ я ей, «моей женѣ», во тьму... «Знай же, Маріанна, что помимо тебя, отъ другой, любимой... у меня два сына... близнецы... вчера только осчастливила меня!.. А ты и неинтересна и... безплодна»!.. Вотъ какъ, Галкинъ, силъ моихъ больше не хватило терпъть все это... всъ униженія, обиды жгучія... Ужъ и не знаю, не помню, что тамъ накричалъ я ей въ лицо!.. И тутъ... эти собаки... ихъ визгъ... мое бъснованіе... и обида ей... И посыпались удары мнв въ лицо... вотъ видишь, сюда... шрамъ какой!.. И чтобы кровь не пролилась... убъжалъ я... ничего больше не слышалъ... И вбъжалъ я къ себъ въ спальню... съ окровавленнымъ лицомъ... въ лихорадкъ, въ горячкъ... И не узналъ я себя

въ зеркалъ... Страшный... пунцово-красный... взъерошенный... Противный! И съ красными искусанными губами... Это она... безпомошно отбивалась... И подошель я вплотную къ зеркалу... и со всего размаху ударилъ я въ стекло... руку страшно окровавилъ и — такъ подъ одъяло зальзъ, поглубже подъ одъяло къ себъ залъзъ... чтобы не видъть и не слышать ни себя, ни темноты... ни позора и униженія моего!.. И не слышалъ я никакого выстръла тамъ!.. И общее понятіс изъ головы отлетъло... И забылся я до разсвъта... Долго, должно быть, стучали... и увидълъ я передъ собой вдругъ этихъ странныхъ людей... Допросъ, допрашивать стали... И какъ же мнъ объяснить было комиссару?.. Затемнъніе разудка... и жгучія обиды... и убійство собакъ... и кровь у меня на рожъ и... и... выстрълъ?!. И не слышалъ я никакого выстръла!.. А, можетъ быть, въ меня еще стрълять хотъла, да промахнулась?!. Ничего не знаю... ничего толкомъ объяснить не могъ я комиссару... Отрезвило же меня сразу, что жены уже не было дома... въ госпиталъ!.. Долгая, тяжелая операція... пуля легкія задъла!.. Одиннадцать дней и одиннадцать ночей со смертью, за жизнь ея, всъ мы боролись... И отстояли же, вымолилъ я ее у Господа»!

И Галкинъ безпредметно глядълъ въ пространство, переживая, въроятно, съ Съриковымъ его былыя муки и думы... И гости всъ, даже и Мухинъ, продолжали сидъть молча, не пытаясь больше перебивать Галкина.

— А, вотъ, чѣмъ, господа, все это кончилось, — точно облегченно вздохнувъ, и съ нѣкоторой бодростью, заговорилъ вновь Галкинъ. Только на одиннадцатое утро, обреченная, — послѣ долгихъ страданій, просто чудомъ, вмѣстѣ съ раннимъ пепельнымъ разсвѣтомъ, вошло, очевидно, и дыханіе Его, точно Христосъ безплотно прошелся, — жена моя, впервые глаза открывъ, — ты только вдумайся, другъ Галкинъ! — ея первыя слова, еле такія еще внятныя, къ сестрѣ Елизабетъ были: «гдѣ мой мужъ, сестрица, попросите его ко мнѣ»... Понялъ ты?!.. Понимаешь ли ты, Галкинъ, что это обозначаетъ?!. А я тутъ, какъ тутъ, едва дышу, — вѣдь, тамъ не спавши, не раздѣваясь, одиннадцать сутокъ сторожилъ... не отходилъ... И услышавъ такія первыя слова ея, бросился, да что бросился, — подползъ я къ ней... страшно еще слабая она... подползъ я вотъ такъ... на колѣняхъ, и безсловесно припалъ къ ея тонкой-тонкой и блѣдной такой рукѣ... И сестра Елизабетъ, сама такая счастливая... И, вотъ, жена моя... совсѣмъ

отчетливо говоритъ мнѣ: «не плачь, говоритъ, все будетъ по хорошему... и не будешь имѣть отъ жены твоей тайны... и дѣтей твоихъ... отъ другой женщины въ домъ къ себѣ возьмемъ... но безъ той, другой... ее ты обезпечишь»...

- А я что говорила, друзья мои, захлопала въ ладоши Лидія Николаевна, —говорила же я вамъ, что русскую княгиню и за тысячу верстъ узнаешь!..
- Туть я, другь мой Галкинъ, продолжаль свою повъсть Съриковъ. — послъ такихъ словъ жены, признался я ей и говорю: «Ролная, этихъ дътей еще нътъ... но она, эта другая женщина, сказала мнъ. что обязательно и безпремънно будутъ, и что самъ профессоръ предупредилъ, что будутъ сразу двое, близнецы... И слыщу я голосъ моей жены: «Да кто же она, эта другая»?!. Такъ, Галкинъ, и сказала она... «Говори, ничего не скрывай...». — А почему не сказать? Только, говорю я жен моей, — не смъйся надо мной, ужъ такой у меня характеръ... И проситъ она меня говорить только о датяхъ, и всю правду, но чтобы я ни единымъ словомъ не упоминалъ ту, другую, понимаешь, женщину, такъ сказать, «любовницу»... А у меня, дурака, и любовницы то никогда не было!.. И, вотъ, — сестра Елизабетъ какъ разъ тутъ и вышла, оставила насъ вдвоемъ, а я и докладываю женъ всю правду... Такъ вотъ, Галкинъ, какъ все это съ «близнецами» произошло... Ходила ко мнъ учительница, барышня одна, Рахиль Давыдовна... Торговля моя съ Яффой, когда на вжалъ я туда, требовала древняго языка, — я и сталъ брать уроки у прекрасной Рахили, чтобы тамъ на мъстъ, кое-какъ, балакать по ихнему... А дъвущка она прямо чудесная, скромная, терпъливая, добросовъстная... сидитъ она, мучается со мной часа два, а беретъ только за часъ, хоть ты что!.. Благородная такая... Ладно! И ходила она къ намъ въ домъ, въ Берлин'ь, Рахиль Давыдовна, каждый день... И я, въ самомъ д'ьл'ь, за пять мѣсяцевъ сталъ уже балакать по древнему... И вотъ, однажды, Галкинъ, учительница вдругъ за урокомъ, точно потемнъла, лицо такъ вдругъ исказилось... видно, страдаетъ... боль, значитъ, какая... Надо сказать тебъ, — давно замъчать я сталъ, что учительница моя порывалась уже не разъ сказать мнъ что-то очень важное, и опять все: «нътъ, нътъ, Никита Демьянычъ, я потомъ... въ другой разъ»... Ладно! И вдругъ она мнъ, — это было за 2 дня до катастрофы у меня съ женой, — «Простите, дорогой Никита Демьянычъ, я не смъю... но я

глубоко несчастна... и никого-никого изъ близкихъ нътъ... ради Бога, простите... дъло чужое, очень деликатное... и я моимъ женскимъ серднемъ чувствую, — въдь, и вы сами также несчастны... да... да... простите меня... И комнать у вась 26... и ни разу не слышала я у васъ въ дом' человъческаго голоса... И вижу, чувствую я... страдаете и одиноки вы, какъ и я... Конечно, страданія мои иного порядка... И вы тутъ не причемъ... И поръшила я руки на себя наложить, клянусь вамъ, я вамъ одну правду говорю... Вы человъкъ, Никита Демьянычъ, вполнъ порядочный... И я ръшила только одного васъ посвятить... И я дъвушка порядочная... Но черезъ самое короткое время... быть можетъ, уже завтра или черезъ двъ-три недъли... профессора тоже ошибаются... я сдалаюсь матерью и, по словамъ профессора, — ему что, — у меня сразу двое будутъ... И если бы вы знали, изъ какой благочестивой семьи мой женихъ!.. Но, дорогой, многоуважаемый Никита Демьянычъ, женихъ мой трусъ и дуракъ, онъ все меня попрекалъ: «откуда возьму я прокормить тебя и сразу двоихъ дътей», · — на это отвъчала я ему: «Богъ для всъхъ, увидишь, Богъ никого еще не оставилъ», — а онъ, глупый такой, испугался и убъжалъ... объщаль вернуться... но его нътъ... И кому же я нужна такая?.. И позоръ какой!.. А вы, Никита Демьянычъ, весь городъ васъ знаетъ, какъ великодушнаго и добродътельнаго, подумайте сами... городъ будетъ въ восторгъ: «вотъ благодътель Съриковъ принялъ къ себъ въ домъ какихъ то двухъ сиротъ... двухъ младенцевъ... Вамъ на пользу... не будете одни въ 26 комнатахъ... а я, дъвушка, безъ позора жить буду... и издали дътей моихъ видъть смогу... И ни одна душа не будетъ знать нашей тайны, святой и простой человъческой тайны... Дорогой Никита Демьянычъ, я, въдь, порядочная дъвушка, а съ къмъ такое... приключиться не можетъ?.. И увидите... — И тутъ рыдать прямо стала учительница моя, — увидите, говоритъ, Господь пошлетъ вамъ въ домъ счастье, и свътъ, и много-много семейнаго ладу и радости...

- А ты что же, Никита, сказалъ этой бъдной учительницъ?
- Я.. что же?.. Сначала было такъ странно и страшно... а когда задумываться сталъ... она какъ встанетъ, и прямо къ балкону, выброситься хотъла, прямо же чудомъ... еще секунда... удержалъ... схватилъ я ее... а она мнъ въ ноги... ноги обняла... и бъется, бъдная, тихо такъ рыдаетъ... Я ее деликатно приподнялъ... усадилъ и говорю... А что же мнъ было дълать?.. И говорю я учительницъ моей:

«Вы что же, Рахиль Давыдовна, меня за камень считаете? И не стыдно вамъ, Рахиль Давыдовна, такого мнѣнія обо мнѣ быть?.. Богъ надъ всѣми... Хватитъ и для дѣтей вашихъ... Конечно, возьму»!.. А она, уже безъ словъ, руки цѣлуетъ, и въ уголъ дивана забилась... отъ счастья плачетъ... Вотъ, милый другъ Галкинъ, мои «близнецы»... «отъ другой»... И когда я все тихо такъ, чтобы не волновать больную... вновь точно найденную жену, все это сказалъ я ей, — она ангеломъ засмѣялась, вся просіяла и говоритъ: «конечно, дѣтей ея возьмемъ въ свой домъ... и будутъ у насъ потомъ... черезъ это... и наши собственныя»... И остановилась... не могла дальше говорить... слабая очень и счастливая!.. И слезы, не повѣришь, другъ Галкинъ, вотъ такія крупныя, какъ... этотъ мой жемчугъ съ булавки, что въ галстукѣ... такія слезы у нея... у жены моей!.. Такія тихія слезы!.. И только тогда почувствовалъ я, что рука ея вплотную давно погрузилась въ копну волосъ, въ голову мою, и крѣпко такъ держится.

И говорить она: «я думала, что ты только богатый... а я тебя, Никита, не промъняю теперь ни на кого въ цъломъ міръ», — поняль ты теперь, Галкинъ, другъ ты мой единственный, и не хочу я, чтобы всъ понимали, и не хочу я много друзей, разъ ты одинъ все понялъ... Захотълъ ты понять и — понялъ.

А тутъ, какъ разъ въ эту минуту, — ухъ, эти сестры, чуютъ онѣ, когда вновь, тихимъ ангеломъ, входить, — вошла она, сестра Елизабетъ, остановилась и — точно благославляя насъ — говоритъ:

--- Все будетъ еще по хорошему... Жизнь что море...

Александръ Петровичъ Нардовъ, сынъ извъстнаго профессора и виднаго общественнаго дъятеля, бывшій прапорщикъ, за годы войны дослужившійся до штабсъ-капитана, еще раньше — юный магистрантъ Московскаго университета, безъ раздумья бросившій и университетъ и науку, чтобы идти на фронтъ, а сейчасъ — уже пожилой, замѣченный за годы эмиграціи писатель, комиссіонеръ по продажѣ грамофоновъ и грамофонныхъ пластинокъ, членъ «Общества русскихъ литераторовъ за рубежомъ» и сотрудникъ журнала «На чужбинъ», только что вернулся домой. Внизу онъ взялъ почту. Еще на лѣстницѣ его вниманіе остановилъ продолговатый конвертъ изъ прочной бумаги, надписанный мелкимъ незнакомымъ почеркомъ на его имя въ адресъ редакціи и оттуда пересланный ему. Слъва, наверху, было напечатано: «After 5 days, return to» дальше — рукою фамилія и адресъ, а затѣмъ опять печатными буквами «San Francisko, California».

Прочитавъ фамилію, Нардовъ даже остановился. «Не можетъ быть», — мелькнула мысль. Потомъ почувствовалъ, какъ откуда-то изъ глубины стала быстро подниматься волна безпокойства; заторопился, черезъ ступеньки взбѣжалъ оставшіеся два этажа, отперъ дверь, не сразу, отъ волненія, зажегъ світь и, забывъ снять пальто и шляпу, неровно разорвавъ конвертъ, сълъ за столъ, стоявшій рядомъ съ постелью. Поднеся къ близорукимъ глазамъ три мелко-исписанныхъ листа, Александръ Петровичъ сначала прочелъ обращеніе и первыя строчки, потомъ подпись — сомнънія не было. Нежданное письмо было отв'ьтомъ на его посл'єдній разсказъ «На поляхъ Галиціи», напечатанный мъсяца три назадъ въ журналъ и кончавшійся словами: «Я ничего не сказаль о томъ, что переживалъ. Почему? Должно быть потому, что въ наши дни — сколько ихъ, и когда имъ придетъ конецъ — говорить о себъ, о личной жизни, о своей любви немыслимо. У насъ нътъ и не можетъ быть личной жизни. Бываютъ эпохи, когда ихъ современники не имъютъ права на личную жизнь. и

я нашелъ въ себъ силу промолчать. Быть можетъ, это было глупо, самонадъянно, но и сейчасъ, оглядываясь назадъ, я чувствую, что поступилъ бы такъ же».

Письмо такъ и начиналось его словами, превращенными въ вопросъ — «Почему вы тогда ничего не сказали?».

Когда Александръ Петровичъ окончательно убъдился, отъ кого письмо, онъ отвелъ его отъ глазъ и положилъ на столъ. Надо было успокоиться, взять себя въ руки — въ сорокъ съ лишнимъ лѣтъ пора умѣть сдерживаться, да и прошло съ тѣхъ поръ безъ малаго двадцать лѣтъ! Подумалъ такъ, а изъ той же глубины, зашевелясь, поднималась новая волна, заливая голосъ сорока-пяти-лѣтняго разума: отчего же онъ сомнѣвался, можно ли разсказать и такъ ли надо разска зать? Въ чемъ же было сомнѣніе, тревожившее его, и когда онъ писалъ разсказъ, и когда онъ несъ его въ редакцію и когда разсказъ печатался, — вплоть до выхода очередной книжки «На чужбинѣ»? Вѣдь все это — когда то святое — забыто, брошено, растоптано! А кто же узнаетъ, что это такъ? — шепталъ другой голосъ, бросившій и растоптавшій. Разсказъ удался именно потому, что это пережито самимъ; жаль терять тему.

Сознаніе удачи разсказа побъдило. Правда, конецъ казался особенно напыщеннымъ, и не только напыщеннымъ, но и лживымъ — «фальшивкой». А право творчества? Я могъ бы и сейчасъ такъ чувствовать, если бы...

И Александръ Петровичъ успокоился, а потомъ, когда разсказъ похвалили, даже радовался, что побъдилъ сомнънія. И, вотъ, вдругъ... Сколько разъ, говорилъ онъ себъ, что подсознательному надо върить, и, когда онъ ему довърялъ, оно никогда его не обманывало; надо было и здъсь повърить. Къ чему то разворошилъ то, чего давно нътъ, поднялъ «пыль въковъ», а она перелетъла черезъ океанъ и, вернувшись, привела живого свидътеля всего бывшаго, единственнаго, но зато самаго страшнаго. Въдь, чувствовалъ же, что не надо тревожить тъни.

Нардовъ снова поднесъ письмо къ глазамъ и сталъ читать. Тъни оживали. Бъжали строчки письма, рядомъ съ ними побъжали строчки разсказа, а изъ глубины выплывало то, чего не было ни въ письмъ, ни въ разсказъ — о чемъ письмо не знало, а разсказъ умолчалъ.

— Почему вы тогда ничего не сказали? — читалъ Нардовъ. —

Не удивляйтесь моему вопросу; до меня какимъ то чудомъ (далъ одинъ русскій, съ которымъ я случайно познакомилась въ поѣздѣ) дошла одна книжка «На чужбинѣ», именно та, гдѣ помѣщенъ вашъ разсказъ «На поляхъ Галиціи». Я прочла его и узнала всѣхъ — и нашъ госпиталь въ Тарновѣ, и милѣйшаго доктора Таскина, и прогивнаго Рындина, и красавицу Вѣру Ивановну, и себя, и васъ, — всѣхъ, кого вы вывели, а кого пропустили, сама добавила. Трудно мнѣ передать, что пережила я, читая дорогія страницы. Для меня онѣ — ваша исповѣдь о болѣе, чѣмъ краткой, нашей съ вами совмѣстной жизни, и я рѣшила отвѣтить вамъ своею исповѣдью. Вѣдь не даромъ же за эти годы моихъ странствій эта единственная книга вашего журнала, такъ чудесно попала ко мнѣ въ руки.

Почему же вы тогда ничего не сказали? Потому что, какъ вы говорите въ концѣ, «въ наши дни говорить о себѣ, о личной жизни, о своей любви немыслимо... У насъ нътъ и не можетъ быть личной жизни». Но развъ любовь замыкаетъ человъка въ личной жизни? А наоборотъ, не расширяетъ этой жизни до безграничности? Вотъ, на этотъ вопросъ и хочу исповъдаться передъ вами, хоть и не легко мнъ это сдълать, несмотря на два пробъжавшихъ десятильтія. И я полюбила васъ, и я не знала, нравлюсь ли я вамъ, и можете ли вы меня полюбить? Только одинъ разъ мнв показалось, что да. Это было, когда вы уже почти поправились отъ раны — въ Пасхальную ночь шестнадцатаго года. Всъ, во главъ съ Върой, собрались ъхать къ заутренъ въ штабъ корпуса, я же была ночной дежурной и ъхать не могла. Кто-то изъ сестеръ предложилъ замѣнить меня. Я отказалась, а сама загадала: если вы поъдете, то, стало быть, моя догадка, что Въра вамъ болъе, чъмъ нравится, върна, а, если останетесь, то этого нътъ. Вы остались, объяснили, что у васъ ноетъ раненая нога. Боже! Какъ я была счастлива! Нътъ, не Въра, — говорила я себъ, — и не продолжала своей мысли, чтобы отъ радости не выдать себя. Вы этой ночи въ разсказъ не вспомнили, а передо мной она до сихъ поръ стоитъ, какъ вчерашняя. Какъ весело и усердно, вмъстъ съ поваромъ и санитарами, мы готовили пасхальный столъ. Какъ быстро и кръпко вы забыли о боли въ ногъ, и какъ я внутренно подсмъивалась надъ вами за это и благодарила васъ. Вотъ, это и были единственные часы за все время нашей съ вами жизни — дъйствительно свътлая ночь! — когда я почувствовала, что все счастье моей жизни — въ васъ. и

что вы можете полюбить меня. Для меня эта ночь была настоящимъ воскресеньемъ къ новой жизни, потому, что я поняла, что мое сердце открылось самому свътлому и святому въ жизни, и полюбило васъ на всю жизнь, полюбило той любовью, которая не знаетъ жертвы, и не ждетъ вознагражденія. Я тогда узнала, что существуєтъ любовь, которая живетъ изъ себя, какъ солнце, творя свътъ и тепло. жизнь и счастье, только потому, что не творить ихъ не можетъ. Быть можетъ. такая любовь, не ждущая награды, для многихъ странна? Быть можетъ, это — «типъ слабой женской любви», неспособной ни бороться за себя, ни защитить себя, — не знаю. Знаю только, что такой любовью полюбила васъ, въ ней испытала все мое счастье. Потомъ вы вскоръ уъхали, сказавъ при прощаньи только одно — «Богъ дастъ, увидимся». А я осталась съ твердой върой въ то, что, если вы меня любите, то Господь сохранить вась, и мы вновь встрътимся для того, чтобы больше не разлучаться. Если бы вы знали, сколько силъ дали мнъ моя любовь и моя въра. Какъ по иному онъ раскрыли жизнь передо мной, какъ научили глубже и сильнъе любить людей. И не думайте, что мое воскресенье длилось, пока я не утеряла васъ и не почувствовала, что это — навсегда; нътъ, я до сихъ поръ живу воскресшей, т. е. не сломившейся, не засохшей, не обиженной и не несчастной. Личная любовь родила во мнъ силу дюбви, т. е. то, для чего только можно и стоитъ жить. Это — въчно, ни утерять нельзя, ни отнять не могутъ. За годы моихъ странствованій я какъ то была на одномъ кладбищъ — хоронили русскаго, моего знакомаго. Я возвращалась съ похоронъ одна. Медленно шла между чужихъ могилъ и читала надписи на памятникахъ. Одна изъ нихъ поразила меня. На камнѣ было вырѣзано два имени — мужа и жены. Мужъ умеръ молодымъ, жена пережила его на двадцать шесть лътъ. Подъ именемъ мужа стояли только даты рожденія и смерти; подъ именемъ жены была еще и надпись — изумительная: «Боже! Благодарю тебя за два года счастья, которые ты далъ мнѣ». Я долго стояла, читая и перечитывая эти слова — могила сразу стала родной, чуть ли не моей собственной, до того лежавщая въ нейсказала то, что я чувствовала и не могла, не умъла выразить. Мое счастье и двухъ лътъ не длилось, но оно было такъ глубоко и полно, что утерявъ его, я уже не могла растратить всего того, что оно мнѣ дало — такъ этими силами жила и живу, сначала дома, а теперь въ чужихъ краяхъ, среди чужихъ людей. Не скрою и того, что «На

поляхъ Галиціи» взволновало меня не только за меня, за мою часть посланнаго мнѣ счастья, а и за васъ. Свою жизнь я знаю, и вы видите, — она не опустѣла отъ того, что въ ней было личное, а, вотъ, изъ вашей долетѣлъ до меня только одинъ кусочекъ. Что было дальше? Какъ прожили вы эти длинные и трудные годы? Остались ли такимъ же свѣтлымъ, какимъ я васъ знала? А, можетъ быть, побѣдивъ личное, стали еще свѣтлѣе? Если не трудно, и будетъ желаніе, разскажите о себѣ. Мнѣ это будетъ очень дорого. А если не соберетесь съ силами, то черезъ годъ, по всей вѣроятности, я и сама узнаю все. Я воспитываю двухъ дочерей богатаго американца, и мы, будущей весной ѣдемъ въ Европу; будемъ во Франціи, въ Парижѣ — тогда увидимся и встрѣтимся старыми друзьями. До свиданія, хотя, къ сожалѣнію, и не такого скораго.

Письмо кончилось, но не кончились мысли Нардова, не улеглось и волненіе, которое охватило его, когда еще держа въ рукахъ нераспечатанный конвертъ, онъ понялъ, отъ кого письмо. Напротивъ, волненіе усилилось, охватило его всего, и Нардовъ зналъ, что уже не справится съ нимъ. Мысли быстро, быстро бѣжали, не путаясь, не перебрасываясь съ одного на другое, — властно и безпощадно вливалось то «дальше», о которомъ письмо спрашивало, и спастись отъ потока было некуда. Александръ Петровичъ сидълъ, положивъ руки на столъ и упорно глядълъ на прочитанныя страницы, не въ силахъ оторваться отъ ихъ тонкихъ мелкихъ строчекъ, но уже не видя и не понимая ихъ словъ. Мимо проносились другія слова — отчетливыя и жестокія.

Да, и онъ тогда уѣхалъ полный свѣтлой любви, счастливый и вѣрившій, что уцѣлѣетъ, вернется, встрѣтится и скажетъ о своей любви; еще и гордый, что сейчасъ ничего не сказалъ, сумѣлъ пожертвовать личнымъ счастьемъ, во имя долга — пока такая война личное не должно было ему мѣшать. А дальше?.. Нардовъ даже заскрипѣлъ зубами отъ стыда и злобы. Онъ почувствовалъ себя, какъ чувствуетъ убійца, когда неожиданно видитъ, что въ руки слѣдователя попала вѣрная нить, прямо ведущая къ совершенному преступленію. Конецъ разсказа, ложь, сказанная въ немъ, стояли передъ его глазами такой уликой: вы были тамъ, — утверждаетъ слѣдователь. — А куда вы пошли оттуда и что дѣлали? И Александръ Петровичъ уже ясно со-

знавалъ, что письмо однимъ ударомъ разрушило и разметало стѣну, которую онъ за эти годы построилъ между собой и своимъ прошлымъ. Казавшееся мертвымъ ожило, нахлынуло и готово было снова закрутить его и бросить въ знакомый, страшный хаосъ пустоты и тоски.

— «Остались ли такимъ же свътлымъ, какимъ я Васъ знала... Разскажите о себъ. Мнъ это будетъ очень дорого... Тогда увидимся и встрътимся старыми друзьями...»

Нѣтъ, нѣтъ! Ни то, ни другое! А третье... Что третье? Оно должно быть. Вѣдь, къ тому, что еще было часъ назадъ, уже нѣтъ возврата. «На поляхъ Галиціи», вернувшись изъ за океана, стоитъ укоромъ и грозитъ стать мстителемъ. Какъ разсказать, то, что было потомъ? Еще хуже — какъ встрѣтиться?

Гражданская война съ ея дикой ненавистью, дикимъ убійствомъ, дикимъ разгуломъ, сожгла, испепелила все. А дальше остался только разгулъ, — низкій, грубый, приведшій къ пьяной, безсмысленной женитьбъ. Годы каторги для жены, но не для него — онъ продолжалъ жить въ пьяномъ дурманъ, пока смерть не унесла несчастную женщину, повърившую въ его любовь. Только тогда, когда вернувшись домой въ полу-трезвомъ состояніи, онъ нашелъ ее мертвой, одиноко скончавшейся въ пустой, холодной комнатъ, онъ смутно почувствовалъ затянувшую его грязь. И опять годы, то какъ будто возврата къ прежнему, то новаго срыва. Наконецъ, ему удалось выползти изъ трясины — его спасла встръча съ его бывшимъ гимназическимъ учителемъ. Старичекъ, надъ которымъ когда-то всф они издфвались, служилъ въ редакціи «На чужбинъ»; жилъ въ мансардъ, подметалъ и убиралъ комнаты, ходилъ по порученіямъ и, ласково улыбаясь, встръчалъ и провожалъ посътителей. Онъ же убъдилъ Александра Петровича написать первый разсказъ, передалъ его редактору и, когда разсказъ былъ принятъ, радовался, какъ ребенокъ. Такъ начался для Нардова «новый періодъ», но онъ сознавалъ, что никакого возрожденія, собственно, нътъ, есть жалкое доживаніе духовно-парализованнаго человъка, и все-таки радовался этому, какъ радуется умирающій паралитикъ, когда его — недвижимаго въ креслъ, везутъ по улицъ. И, вотъ, сейчасъ, сидя надъ письмомъ и упорно глядя на него, Нардовъ чувствовалъ, что въ немъ что-то измънилось, что-то ожило и рвалось наружу, и ему становилось страшно. Онъ испугадся возможности перемѣны, чего то новаго, а, быть можетъ, и прежняго — пустоты и тоски. Александръ Петровичъ всталъ и сталъ ходить по комнатѣ, мучительно стараясь справиться со своими думами. Потомъ остановился, минуту постоялъ, твердо подошелъ къ столу, снова сѣлъ, взялъ листъ бумаги и началъ быстро писать: то, что казалось невозможнымъ, стало неизбѣжнымъ, необходимымъ. Онъ писалъ въ Калифорнію, въ Санъ-Франциско. Живая улика привела къ полному сознанію.

Нардовъ кончалъ письмо, когда уже было утро.

— Я разсказалъ вамъ всю правду, — писалъ онъ утомленнымъ, измѣнившимся почеркомъ, — пусть она и будетъ между нами послѣднимъ словомъ. Не отвѣчайте мнѣ, а, если пріѣдете въ Парижъ, не ищите меня. На письмо силъ хватило, но увидѣть васъ, — и еще ужаснѣе, чтобы вы увидѣли меня?! Нѣтъ, этого я не хочу и не могу. Себя же за сказанную ложь въ разсказѣ казню тѣмъ, что лишаю того, чѣмъ до сихъ поръ жилъ. — «На поляхъ Галиціи» будетъ моимъ послѣднимъ разсказомъ, больше за перо не возьмусь. Воскрешенное вами свѣтлое прошлое и еще не совсѣмъ отмершая совѣсть не позволятъ».

Александръ Петровичъ надписалъ конвертъ, вложилъ исписанные листы и запечаталъ. Съ трудомъ поднялся, почти безсознательно посмотрѣлъ кругомъ и, забывъ потушить свѣтъ, какъ былъ, — въ пальто и въ шляпѣ — легъ на постель. Шляпа сдвинулась на лобъ. Онъ отбросилъ ее въ сторону, закрылъ глаза и затихъ.

Корнетовъ терпъть не могъ начатыхъ и незаконченныхъ дѣлъ. Неоконченыя постройки, недописанныя строки, на полусловъ остановившійся разговоръ — все, гдѣ не хватило воли или выдумки, вызывало въ немъ возмущеніе. Представьте себъ, какъ возмущала его легенда о Вавилонской башнѣ...

«Въ послѣднюю минуту, — говорилъ онъ, — общій языкъ потеряли, кто въ лѣсъ, кто по дрова, и пропало дѣло — величайшее и единственное, когда либо возникавшее въ головѣ человѣка: хозяйничать на землѣ и на небѣ! — и съ такими несмѣтными средствами все пошло прахомъ въ вѣчный укоръ человѣку».

«О этомъ человъкъ, — продолжалъ Корнетовъ, — Гоголь отозвался: «свиныя рыла», а Достоевскій — «глупыя звърскія хари», да при этомъ еще «указующія на тебя пальцемъ». Я не согласенъ: и не звърскія, и не свиныя, а человъческія, только человъческія. А вообще говоря, во всякомъ человъкъ надо подозръвать свинью...»

И всякія «недо...» — «недостройки» и «недосказы» называлъ Корнетовъ «куснуть и бросить». Тутъ онъ былъ сущій тиранъ и истребитель. И дъйствовалъ безпощадно. Если бы была у него власть, ну будь онъ какимъ-нибудь Си-Магометъ-Эль-Мокри, по стрункъ котораго, въ обаяніи его воли, движутся и останавливаются «массы», круто пришлось бы, ни на что не посмотритъ, и не разжалобишь, — и какая невъроятная скучища поползла бы въ міръ или, просто говоря, загналъ бы.

«Принудительный трудъ! теперь это модная тема, — говорилъ Корнетовъ, — въ богатыхъ салонахъ, гдѣ ломится всякая прислуживающая и выслуживающаяся сволочь, животрепещущій вопросъ, благо самимъ можно ничего не дѣлать. «Принудительный!» — скажите, пожалуйста, какое открытіе, или о чемъ ни болтать, лишь бы болтать... Человѣкъ лодарь, это всякій про себя знаетъ, а ума ни на столечко, чтобы, свою же выгоду соображая, безъ палки что-нибудь дѣлать, и по доброй волѣ — вѣкъ будете ждать, не дождетесь, чтобы

пальцемъ шевельнулъ. Да впрочемъ такъ оно вездъ велось и ведется, и не мытьемъ, такъ катаньемъ, всегда было и есть «принужденіе». И это въ самой природъ жизни на проклятой Богомъ землъ, пока человъкъ есть человъкъ, у котораго не хватило воли, а былъ случай. землю соединть съ небесами — снять съ земли ея отверженность, освободить и сдълать себя свободнымъ. А пока что, Блейкъ правъ: «одинъ законъ для льва и вола — принужденіе». И если говорить по совъсти, чего бы я самъ хотълъ, такъ скажу прямо: ничего! и вовсе я не чувствую себя околъвающимъ животнымъ, которое ищетъ уединенія и только уединенія, чтобы окольть, нъть, у меня вдругъ закипаетъ такое сердце... впрочемъ, все равно, дѣлать-то я ничего не хочу - хочу «баклуши бить», «въ потолокъ плевать» или, есть еще, «гонять собакъ», а по современному — читать газеты, сидъть въ кафэ, ѣздить въ театры, на выставки, путеществовать и безотвътственно философствовать, т. е. вести жизнь, какъ «хорошіе люди», передъ которыми ломаютъ шапки и которымъ говорятъ «привътственныя ръчи» и для которыхъ только «первыя мъста».

И еще Корнетовъ не выносилъ, какъ говорили въ старину наши общественыя дамы, «кислыхъ физіономій». Человъка, впадавшаго въ уныніе, онъ презиралъ. «Уныніе» связывалось у него ни съ какимъ гръхомъ, какъ это въ исповъдальныхъ требникахъ или у Нила Сорскаго въ его скитской лъствицъ, а только съ достоинствомъ человъка, который все-таки оставался и послъ вавилонскаго позора носителемъ гордой мечты о «своевольъ» и еще могъ многое «посмътъ». Уныіе онъ объяснялъ все той же «божественной» лънью, этимъ соблазнительнымъ «почилъ отъ дълъ» — единственнымъ, кажется, воспоминаніемъ, вынесеннымъ изъ райской жизни, и послъ райскаго расплева убійственной отравой всъхъ человъческихъ возможностей, источникомъ рабства и поддержкой и поощреніемъ волевыхъ акулъ.

«Уныніе, — говорилъ Корнетовъ, — унизительнѣйшее состояніе безсилія, не просто росписка въ своемъ ничтожествѣ, а засвидѣтельствованный документъ; унылый человѣкъ — самый благодарный матерьялъ для всякихъ подлостей: если ужъ самъ себя призналъ мразью, то еще одно новое паскудство эту мразь только размажетъ, не больше, и кромѣ того — самый послушный матерьялъ для этихъ вашихъ «акулъ» и «международныхъ разбойниковъ», для всѣхъ этихъ свиныхъ рылъ и звѣриныхъ харь, указующихъ на васъ пальцемъ, пе

проницаемыхъ и неотравляемыхъ никакой совъстью, въдь и совъсть поддълывается! но которымъ безъ человъческаго матерьяла никакъ не обойтись, или издохнуть; и наконецъ унылый человъкъ опора всего «мірового зла», прикрытаго и разукрашеннаго въ ночь, но отъ котораго при свътъ дня съ души воротитъ».

Корнетовъ рвалъ и металъ. И не столько уныніе мое такъ будоражило его, какъ собственное возмущеніе, что его, какъ онъ выражался, индивидуальность попрана: съ осени отмънивъ воскресенья, онъ былъ убъжденъ, что притокъ посътителей урегулируется и получится отборъ — безъ налетчиковъ, да сначала такъ оно и было, но съ теченіемъ времени въ назначенные вечера стали приходить не только тъ, кому было назначено, а еще и тъ, кому сами назначенные отъ себя назначали для какихъ-то своихъ цълей, и получилось такое безобразіе, какъ въ прошлую зиму, когда комната Корнетова обратилась чуть ли не въ домъ свиданій.

«Противопоставлять унынію гордость, — продолжаль Корнетовъ, — какая ужъ тамъ гордость! Нътъ, гордость давнымъ давно сломлена, и отъ нея одни лохмотья, а называется чванствомъ и хвастовствомъ. И этотъ смъшной чванливый нарядъ очень подходитъ къ человъческому лицу, какое вырисовывается, какъ говоритъ баснописецъ Куковниковъ, «на арканъ современности». Лицо средняго человъка размазано въ двъ краски или — двъ посадки: носомъ вверхъ и носомъ внизъ. Если вы просматриваете газеты, вы знаете, въ какой еще невъроятной ерундъ погрязаетъ человъчество: тысячелътніе предразсудки живутъ, какъ освященныя традиціи, я читалъ, что японскаго императора можно воспринимать только «духовно», и оттого его фотографіи завъшивають, а ужь написать съ него портреть, нечего и думать; а читали вы, какъ гдф-то въ Карпатахъ хоронили вфдьму — «къ лъвой ногъ привязана была подкова, чтобы помъщать въдьмъ выйти изъ могилы, на ея тълъ нарисовали большой крестъ. ротъ забили макомъ, по трупу долго били лопатой, а затъмъ глаза закрыли двумя луковицами и во дворъ сожгли на костръ всъ метла», и обезвреженная въдьма изъ могилы не вышла и привидъніемъ не появилась, но стала всъмъ во снъ сниться — изъ ночи въ ночь, и ужъ больше нътъ никакого средства, всъ метла сожжены, а страха не выжжешь... а этотъ, изъ года въ годъ на глазахъ всго міра продолжающійся на русской земль, погромь русской святыни во имя пошлъйшаго въкового предразсудка — въры въ безбожіе, точно, разрушая церкви и преслъдуя въру, можно страдающаго и беззащитнаго на землъ человъка самого обратить въ Бога, т. е. уничтожить страхъ и боль, вы читали Достоевскаго? страхъ и боль, вы понимаете? — — или эти дурацкія церемоніи и всякія формальности — традиціонные, торжественные цилиндры и шутовскіе факельщики, парадныя формы, «обезьяньи» ордена и знаки. И этими показными пустяками и недомысліемъ, возведеннымъ въ догму, забиты головы. Нътъ, смотрите такъ: не внизъ и не вверхъ, а въ себя — ваше уныніе и ваше хвастливое чванство одной природы».

Ни о какомъ чванствѣ не могло быть и рѣчи, я сидѣлъ съ опущенными руками — осенью устроившись по малярному дѣлу, я продержался до весны, а весна нынче на десять дней противъ всѣхъ весенъ, вотъ, значитъ, съ какихъ поръ я попалъ въ шомажъ и пріютился у Корнетова. Совѣтовали мнѣ заняться разноской молочныхъ продуктовъ, но, какъ извѣстно, кто только теперь этимъ не занимается и, кажется, вся кліентура исчерпана. Предлагали мыло купить за 10 франковъ и найти трехъ покупателей, чтобы каждый изъ нихъ въ свою очередь нашелъ трехъ, сулили 1000 франковъ — дѣло вѣрное, остановка лишь за 10 франками! Меня соблазняло возобновить мое искусство интервьюера, но, когда я вспомнилъ скандальный финалъ моего «юнера», я опускалъ не только руки, а и носъ.

Корнетовъ, лучше меня понимая всю мою неподготовленность, не сомнъвался въ моихъ способностяхъ — онъ вообще про всъхъ думалъ, что всякій все можетъ, лишь бы была страсть и ръшимость.

— О дуракѣ я не говорю, съ него нечего взять, а вамъ стыдно: надо съ другой стороны подойти, а дѣла не бросать; а не съ другой, такъ съ третьей. И такъ до безконечности или, какъ говорили въ войну, «до побѣднаго конца», а до войны — «до полнаго политическаго и экономическаго освобожденія».

И Корнетовъ научилъ меня такъ: ничего самому не выдумывать — головы нечего ломать надъ вопросами, коли нѣтъ ихъ, а сколько ни шарь, ничего не поддѣнешь! — а взять готовое. Въ журналѣ «Мысли» есть такой вопросъ: «для кого писать?» — и есть отвѣтъ: одинъ говоритъ — «надо писать для читателей, для всѣхъ, для большинства, для массы, и какъ можно проще и понятнѣе», а другой говоритъ — «не для кого и не для чего, а для того самого, что пишется и не мо-

жетъ быть не написано». Взять эти «Мысли» и пройти по знакомымъ и, ничего не говоря, раскрывъ страницу, показывать, а отвътъ пусть каждый напишетъ.

— А со своимъ перомъ не лазить, — сказалъ Корнетовъ, — и безъ того въ одномъ Парижъ изведено бумаги на глупости такое множество, что, если на Конкордъ построить домъ въ пять этажей, можно его книгами весь завалить съ чердаками и подвалами, да еще возовъ съ сотню на «кэ» вдоль набережной стоять останется.

Корнетовъ далъ мнѣ книгу «Мыслей», и я воспрянулъ духомъ. И безъ всякихъ поддѣльныхъ надувательскихъ плановъ, будто бы облегчающихъ достиженіе намѣченной цѣли, а на самомъ дѣлѣ ведущихъ къ мошенническимъ Козлокамъ, ограничивъ себя хорошо знакомымъ отрѣзкомъ — Булонь и, выбравъ трехъ: Шестовъ, Куковникъ, Судокъ — я вышелъ, чтобы не бросать начатаго и закончить мое дѣло интервьюера.

А чтобы не сказали, что это одно и тоже, Корнетовъ придумалъ другое названіе: не «юнеръ» ужъ, а по-русски — «шишъ еловый».

## У ЛЬВА ШЕСТОВА

Левъ Исааковичъ Шестовъ въ Булони за церковью. Если у Корнетова день и до глубокой ночи трамвай лязгаетъ — и который это изъ нихъ: бълый 23-ій или желтый 25-ый или оба стараются? — съ открытымъ окномъ себя не слышишь, у Шестова и безъ радіопріемника всякое слово уловимо въ тъ вечерніе часы, когда за день нагрохотавшіеся упорные грузовики, выглотнувъ послъдній бензинъ, машинно окоченъваютъ.

Живетъ Шестовъ отшельникомъ — «Левъ эрмитъ», и только что въ лѣсъ. Есть у него такіе часы, искуснаго устройства механизмъ нѣмецкой работы: по словамъ баснописца Куковникова, какъ выходить изъ дому, тоненькая такая проволочка, гдѣ маятнику полагается, и ногу Шестовъ себѣ этой проволокой обмотаетъ, и пока ходитъ, и часы идутъ, а вернется домой, проволоку отвяжетъ — и часы остановятся. Такъ по часамъ по лѣсу и гуляетъ — часовъ шесть, и говоритъ, что это нисколько не утомительно, и всѣмъ рекомендуетъ: очень полезно.

А въ Парижъ рѣдко. Развѣ какая «меблированная» особа показать себя въ Парижъ пріѣдетъ, Томасъ Маннъ или самъ Пиккаръ, и устраивается «рэсепсіонъ», по старинѣ «сходъ», по современному «собраніе», а если для звѣрей — «сходбище». Только на эти «рэсепсіоны», а то все дома. Забѣжитъ Оцупъ съ «Числами», Пытко-Пытковскій съ «Искусственнымъ Градомъ», Куковниковъ съ баснями, Судокъ съ «хроникой»; заѣдетъ изъ Клямара по пути на Монпарнасъ Бердяевъ, пошумитъ-пошумитъ и дальше — читать лекцію; и какъ это его хватаетъ! да еще изъ двадцати-пяти часовъ книги пишетъ совсѣмъ ужъ въ безвременье; и говоритъ, что это нисколько не утомительно, и всѣмъ рекомендуетъ: очень полезно.

Бердяевъ, когда-то при зарожденіи русскаго марксизма шелъ въ парѣ со Струве — «Струве-Бердяевъ», потомъ съ «Вѣхъ» съ Булгаковымъ — «Бердяевъ-Булгаковъ», а тутъ въ Парижѣ вошло въ поговорку: «Шестовъ-Бердяевъ». И оба они очень хорошіе сердечные люди и другъ съ другомъ большіе пріятели, а какая противоположность: пойдешь за Шестовымъ, не поспѣешь къ Бердяеву, погонишься за Бердяевымъ, упустишь Шестова. Корнетовъ говоритъ, что, если вынести за скобку показательные рэсепсіоны Шестова и религіозно-философскія засѣданія Бердяева, то никакого и противорѣчія не будетъ, а останется Шестовъ-Бердяевъ: к н и г а. Я такъ и сдѣлаю, благо на рэсепсіоны меня не зовутъ, а на засѣданія, не имѣя дара слова, не хожу, — я буду читать ихъ книги.

Въ часъ двадцать-пятый, по-бердяевски, вышелъ я къ Шестову для вопрошанія: «для кого писать?» А въ то самое время, какъ я готовился въ свой анкетный булонскій обходъ между лъсомъ и церковью, въ Парижъ прітхалъ датскій писатель, родственникъ Киркегорда: узнавъ, что Шестовъ читаетъ въ Сорбоннъ лекціи о его знаменитомъ предкъ, заинтересовался книгами Шестова, и написалъ въ ихъ датскихъ «Послъднихъ Новостяхъ» статью, въ которой оцънивалъ Шестова, какъ перваго изъ современныхъ философовъ — выше самого Бергсона. И условлено было, что Киркегордъ\*) въ сопровожденіи

<sup>\*)</sup> На самомъ дълъ никакой Киркегордъ не пріъзжалъ и не уславливался, все это измышленія «залъснаго аптекаря» Судока, исправлявшаго рукопись несчастнаго интервьюера.

Яши Шрейбера придетъ въ гости къ Шестову, чтобы познакомиться. И какъ разъ, какъ Шестовъ ждалъ датскаго гостя, я и позвонилъ, держа на готовѣ «Мысли», чтобы, отъ себя не говоря ни слова, показать страницу съ животрепещущимъ вопросомъ. И къ еще большему моему смущенію Шестовъ принялъ меня за Киркегорда и сказалъ мнѣ самую французскую любезность и только удивился, почему я одинъ безъ Яши. Я поспѣшилъ его успокоить, что съ Яшей я еще незнакомъ, а что я отъ Корнетова, его сосѣда и почитателя, и что самъ я, Полетаевъ, стараюсь вникать въ его книги и уже кончаю его полемику съ Гуссерлемъ. А чтобы не сказать чего невпопадъ, Гуссерля я не читалъ, я поскорѣе раскрылъ «Мысли» и подалъ Шестову. И къ ужасу моему замѣтилъ, что раскрылъ не ту страницу. Шестовъ заинтересовался, надѣлъ пенснэ и прямо на подчеркнутое.

А подчеркнуто было Корнетовымъ самое трогательное и самое жалостное изъ всей Парижской литературы «физіологическаго» направленія по опредъленію Сушилова, и съ чистосердечнымъ заключеніемъ:

- «... жалость къ мозгу, которому хочется развлеченій, жалость къ губамъ, которыя ищутъ прикосновеній; жалость къ дьяволу, тоскующему въ костяхъ; о, жалость къ половому члену».
- Въ Кіевъ былъ телеграфистъ Вася Кабанчикъ, съ необыкновеннымъ добродушіемъ отозвался Шестовъ, — какъ сейчасъ вижу: Вася Кабанчикъ! всъмъ его Богъ обидълъ, ни росту, ни виду, но въ одномъ не обездолилъ; такъ онъ, бывало, зайдетъ въ загончикъ, станетъ и стоитъ, на себя восхищается.
- Я совсъмъ не про это мъсто... перевертывалъ я страницы, я на счетъ вопроса Михаила Андреевича: «для кого писать» у Слонима «портреты совътскихъ писателей» безъ генеалогіи въ противоположность совътскимъ гдъ все происходитъ отъ Алексъя Максимовича Парабола, плелъ я самъ не зная чего.

Шестовъ, замътивъ мое смущеніе, вышелъ поставить воду кипятить — за чаемъ веселъе разговаривать.

А у верхняго сосъда собака — прямо надъ головой: я эту собаку видълъ, попавъ, какъ всегда, этажомъ выше, хорошій песъ! — и вотъ третій мъсяцъ не можетъ собака привыкнуть, и днемъ и ночью по комнатъ бъгаетъ — и какъ бъгаетъ. И дъйствительно, не скажешь, что одна, а штукъ шесть ихъ тамъ — двадцать четыре лапы. И пока

о собакѣ разговаривали — трудно человѣку, а звѣрю еще труднѣе привыкнуть! — вода въ чайникѣ выкипѣла. И пришлось снова ставить.

Шестовъ все безпокоился, что нътъ Киркегорда. Шестовъ купилъ для него печенья подороже, чъмъ обыкновенно. Печенья, конечно, не пропадутъ, съ чаемъ и я подберу.

Шестовъ подарилъ мнѣ свою новую книгу: «Скованный Парменидъ». Пять лѣтъ лежала — издать книгу безъ гонорара большое счастье, да никто не соглашается, изволь самъ платить за изданіе — такъ и лежала, и только благодаря Бердяеву, наконецъ, вышла, да еще и гонораръ заплатили. Если бы Бердяевъ похлопоталъ о Балдахалѣ — о его «русскомъ стилѣ»! — да видно за всѣхъ нельзя, или навѣрняка ужъ никому не выйдетъ.

А Киркегордъ, конечно, не придетъ — иностранцы по гостямъ такъ поздно не ходятъ. Киркегордъ съ Яшей сидъли въ устричномъ ресторанъ на Плясъ-де-Тэрнъ, только что кончили раковый супъ, принялись за черепашьи яйца, разговоръ у нихъ самый оживленный. Какая тамъ Булонь! Но какъ все-таки философы довърчивы и наивны: ну, зачъмъ датскій писатель пойдетъ къ русскому эмигранту? что за интересъ? — даже и ничего такого, чтобы подходило къ «curiosité» — никакой «диковинки», а кромъ того «отсталость» — кому же не ясно, что пятилътка побъдила! да и вообще, какъ теперь выяснилось, въ эмиграціи ничего нътъ замъчательнаго, ни Льва Толстого, ни Достоевскаго!

За чаемъ съ Киркегордскимъ сухимъ печеньемъ Шестовъ вспоминалъ литературную старину: Кіевъ, Петербургъ, Москву — Водовозова, Челпанова, Жуковскаго, Волынскаго, Розанова, Минскаго, Гершензона, — какъ тогда было просто и дажае ссорились добродушно.

- И въ гости ходили другъ къ другу запросто: условишься, бывало, въ девять, а заберешься съ шести, да еще кого-нибудь прихватишь съ собой для компаніи, вотъ какъ жили, и ни у кого никакихъ двойныхъ мыслей не было!
- А какъ же на счетъ Михаила Андреевича: «для кого писать?» спросилъ я, ободренный чаемъ.
- А помните, что записалъ Ницше, окончивъ «Menschliches Alzumenschliches»?



М. Шагаль. Лежоиная эфенцина.

M. Chagall. La femme cauchée (1929).



м. Шагиль. Спраноль

M. Chagall. Le Violoniste (1929)

Я молча подалъ приготовленный листокъ: Корнетовъ предупреждалъ, что Шестовъ любитъ выражаться по латыни и, чтобы не перепутать, держать на готовъ карандашъ и бумагу.

— Mihi ipsi scripsi, — сказалъ Шестовъ, — давайте ,я запишу.

Прощаясь, я обратилъ вниманіе на часы въ прихожей — «гулящіе»: искуснаго устройства механизмъ нѣмецкой работы. Шестовъ вышелъ меня проводить. Дорогой, памятуя слова баснописца Куковникова, я пристально смотрѣлъ на его ноги, ища проволоку, и дѣйствительно повыше каблука на задникахъ что-то поблескивало.

— Mihi ipsi scripsi! такъ и передайте Слониму, «написалъ для самого себя».

И мы простились. Я было ужъ къ калиткъ, притушилъ папиросу, и обернулся. И вижу, Шестовъ подъ бензинной кишкой стоитъ — кому-то автомобиль нацъживаютъ — и машетъ мнъ.

— Вспомнилъ, — кричитъ, — еще изъ Горація.

Я и вернулся — и какъ это онъ подъ кишкой не боится, Корнетовъ никогда не сталъ бы: еще взорветъ!

— Изъ Ars poetica, — сказалъ Шестовъ, — si vis me flere, dolendum est primum ipsi tibi, — «если хочешь заставить меня плакать, самъ напередъ испытай боль».

Вернувшись домой, пошелъ дождь, какъ говоритъ Балдахалъ, и я записалъ слово въ слово Шестовскій отвѣтъ.

## БАСНОПИСЕЦЪ КУКОВНИКОВЪ

О Шестовъ говорить какъ-то неловко: Шестова всъ знаютъ и, если кто не читалъ его книгъ, то навърное хотя бы имя слышалъ. Такъ принято думать. Такъ говорятъ, замкнувшись на какомъ-нибудь отръзкъ, какъ я сейчасъ, изо всего «стомилліоннаго» Парижа, ограничивъ себя Булонью и не всей даже, а «отъ лъса до церкви».

И пусть Шестовъ, нарушая свою ежедневную прогулку по лѣсу, ходитъ на рэсепсіоны съ «меблированными» знаменитостями и разъъжаетъ по всему свъту на философскіе конгрессы, и вотъ этотъ Киркегордовскій панегирикъ въ датскихъ «Послѣднихъ Новостяхъ» и похвальный англійскій откликъ на книгу «На вѣсахъ Іова» и «Послѣд-

нія Новости» печатаютъ о его лекціяхъ въ Сорбоннъ особо, какъ о лекціяхъ генерала Гулевича, а много ли и сколько на перечетъ знаютъ его изъ «большинства», изъ «массы», изъ этихъ «всъхъ» этого русскаго «стомилліоннаго» Парижа, имъющаго безобидную наглость судить и о литературъ — а то какъ же, всецвътный, неподдающійся никакимъ дождямъ лэмпермеабль и книга одно и тоже! и съ судомъ котораго по смыслу Осоргинской формулы «писать для читателя» слъдуетъ писателю считаться? Нътъ, ни «Россія разложившаяся», которой на все наплевать, ни «Россія натурализовавшаяся», которой, кромъ своихъ дълъ, ни до чего, ни «Россія подъяремная», обреченная на черный трудъ на фабрикахъ и заводахъ, чтобы какънибудь прожить и имъющая для духовной пищи какого-нибудь многотомнаго пустослова или, по Шестову, болвана, переведеннаго на восемнадцать языковъ, ни «Россія, охраняющая русскую культуру» съ ея органомъ «Русская культура», единственнымъ на весь Нансеновскій міръ и, надо отдать справедливость, по скук превосходящемъ всѣ, какія были «Русскія богатства» и Горьковскіе «Сборники Знанія», эта «Россія», стоящая внъ «русской литературной культуры» и для которой Гоголь, Толстой, Достоевскій — пустое місто, а высшее достиженіе, какъ говоритъ Корнетовъ, «девять фельетоновъ съ описаніемъ природы» или пустъйшій пересказъ пошлъйшаго нъмецкаго модерна, и писатель расцънивается по читаемости — «я обошелъ всь библіотеки, — признавался Корнетову редакторъ, — я просмотрѣлъ всѣ вышедшія книги нашего журнала и оказалось, статьи Шестова неразръзаны, чего жъ вы хотите?»

Ничего. И редакторъ правъ. Шестовъ всегда былъ и есть «безполезный» писатель, и Шестовскіе вопросы станутъ вопросами всякаго русскаго культурнаго человѣка. А пока знаютъ Шестова и цѣнятъ такіе, какъ Корнетовъ, къ которымъ и я теперь записался — «Россія», которую можно сравнить по безпріютности съ собакой, потерявшей хозяина.

Такъ о Шестовъ. А что сказать о баснописцъ Куковниковъ? Если бываютъ круглые дураки, такъ этотъ Куковниковъ для заграничнаго читателя «круглый незнакомецъ» и имени его даже и такого Шестовскаго — неразръзаннаго не существуетъ.

Василій Петровичъ Куковниковъ не писатель, онъ лишь въ «разсъяніи сущій» съ Берлина басни пишетъ — съ Берлина и пошло ему названіе «баснописецъ» — Fabeldichter aus Tiergarten или просто «Kalenderdichter». А впервые и единственный разъ напечатали его въ Парижъ, но съ такими несуразными опечатками, а главное съ пропускомъ строчекъ по соображеніямъ типографскимъ, въ виду экономіи мъста, что и самъ онъ, читая свое, никакъ не можетъ добраться до смысла, а запраторивъ черновикъ, не можетъ возстановить оригиналъ. Куковниковъ — книжникъ, любитель книжнаго почитанія, неисповълимо очутившійся заграницей: всі книжники Куковниковскаго склала улитки или черепахи — малоподвижны, живутъ, гдъ повелось, и сживаются со своими книгами неотрывно — покинуть книги имъ все равно, что дать отсъчь себъ руку или выколоть глазъ, нътъ, больше, они согласятся и на отсъченіе и на потерю глаза, лишь бы оставили съ ними книги. Бывшій младшій регистраторъ Государственной Думы, а зд'єсь въ Парижъ, въ категоріи «собаки, потерявшей хозяина», вяжущій свой безконечный джемперъ и довольствующійся для «поддержанія силь» столь малымь, — нормальному человьку и представить себъ трудно, — безропотно проводилъ дни или, какъ говорили о немъ его пріятели, — «живетъ тихо и радостно».

Чтеніе книгь — все. И способъ своего чтенія примѣниль онъ и къ джемперу — вотъ почему этотъ джемперъ у него такой безконечный, и въ результатѣ такъ мало вырабатываетъ: другой на его мѣстѣ за тотъ же срокъ три свяжетъ, а онъ и одинъ — до половины еле-еле. А читаетъ онъ не только глазами, какъ это принято, а переговариваетъ — такъ читаютъ иностранныя книги не владѣющіе языкомъ — каждое слово на языкъ беретъ и губами перемалываетъ; книга для него, какъ партитура для музыканта. И любитъ докапываться до самыхъ «хвостиковъ», говоря словами Гоголя.

Мнъ запомнилось его замъчаніе въ разговоръ съ Корнетовымъ о знаменитой «Пушкинской ръчи» Достоевскаго.

«Вы думаете, такъ взволнованно говорилъ Достоевскій о Пушкинъ... ничего подобнаго: о себъ и только о себъ. А о Пушкинъ или ничего не говорящее: «Пушкинъ явленіе пророческое, потому что въ его появленіи заключается нъчто безспорно пророческое»; или провинціальнъйшую ерунду о какомъ-то чудеснъйшемъ «даръ перевоплощенія въ душу чужого народа», — о какомъ-то исключительномъ

даръ, какого даже и у Шекспира не было — да позвольте замътить, что и ни у кого не было, и кто-жъ это не знаетъ, а лучше всъхъ самъ Достоевскій: никакого перевоплощенія нътъ и быть не можетъ, а пущено для краснаго словца критиками для невзыскательнаго читателя. Но главное, и объ этомъ всѣ уши прожужжали: восторгъ Достоевскаго передъ Пушкинской Татьяной: Татьяна — идеалъ русской женщины, и восхищеніе ея върностью. Очень вамъ благодаренъ. Точно всв забыли «Дядюшкинъ сонъ»? Съ 1859 года, правда, много грошло. Или не читали? Татьяна — «настоящая русская женщина», «типъ положительной красоты», «апо веозъ русской женщины», «благороднымъ инстинктомъ она чуетъ правду и знаетъ, гдѣ ее искать» (слово въ слово откуда-нибудь изъ Писемскаго, изъ «Старческаго грѣха» или «Людей сороковыхъ годовъ!»)... и, вспомнивъ свою Лизу изъ «Записокъ изъ подполья»: «вотъ еще Лиза... въ «Дворянскомъ гнъздъ», — сказалъ Достоевскій. И Тургеневъ, принявшій эту вырвавшуюся Лизу за свою изъ «Дворянскаго», даже прослезился. А Достоевскій перешель къ Онъгину и Татьянъ: Достоевскій вдругъ перевоплотился въ свою красноръчивую Марью Александровну Москалеву, а можетъ и «Взбаломученное море» вспомнилъ и «Тюфякъ» Писемскаго... Пронзительная мамаша бобы разводитъ, а слушатели уши развъсили. Выйти замужъ безъ любви, любя другого, «для матери» — да прочитайте вы «Дядюшкинъ сонъ», тамъ все, всѣ доводы до «прекраснаго и высокаго», ну, конечно, и «угрожающая нищета» не была забыта, «по міру пойдемъ, если...», всъ раздирающія слова — «единственное спасеніе», и что, отказавшись, «ты убьешь мать» — и Татьяна согласилась, а въдь это же самая настоящая проституція — вѣдь это Соня Мармеладова. И я увѣренъ, что въ петербургскомъ генеральскомъ домъ гдъ-нибудь на Англійской набережной, на бархать, «удобно», подъ какой-нибудь горностаевой мантильей Татьяна вздрагивала, какъ Соня подъ своимъ «семейнымъ зеленымъ платкомъ», и, какъ у другой Сони — Писемскаго, на утро, послъ брачной ночи тряслась голова и рука. И потомъ встръча на «шумномъ балѣ», Онъгинъ у колонны... и этотъ знаменитый стихъ. потрясшій наивныхъ слушателей — «но я другому отдана и буду въкъ ему върна». Такъ всъ и ахнули: какая невообразимая върность! Еще разъ очень вамъ благодаренъ. Или забыли «Записки изъ полполья»? Съ 1864 года прошло тоже не такъ мало. Или не читали? Тамъ

эта върность по-другому называется... есть, видите-ли, извъстныя обязательства передъ хозяйкой дома, долгъ върности «публичному дому» и еще — и на это нътъ ни письменныхъ, ни устныхъ условій. это само собой, съ ночами вырабатывается, это — «вынутость воли». «опустошеніе», человъкъ сживается со своей неволей. И пусть послъ свиданія съ Онъгинымъ, все вспомнивъ, Татьяна издрожится, а не «посмъетъ». И не въ словахъ дъло — «прекрасныя и высокія» употребляются человъкомъ столько, что въ бумажки превратились, и самыя «высокія и прекрасныя» въ руки взять, запачкаещься. Но въ чемъ же дъло? откуда эта взволнованность? Да очень просто и ясно: Постоевскій хотъль сказать и всьми словами сказаль: идеаль русской женщины — «жертва». И Тургеневская Лиза не при чемъ: Тургеневская Лиза никакой жертвы никому не приносить, Тургеневская Лиза — «с-миреніе»: чтобы подняться духовно, надо смирить свои чувства. Тургеневъ прослезился не во время, ему надо было растрогаться при словъ Достоевскаго: «смирись гордый человъкъ», — въдь единственный поняль и выразиль, что такое «отреченіе» — Тургеневъ. Но причемъ тутъ Пушкинъ? Впрочемъ, такъ это и полагается: самое завътное никогда не говорится отъ «я», а всегда въ третьемъ лицъ — такова форма публичной исповъди, потому что, по Достоевскому же, «въ первомъ все это стыдно разсказывать».

Я это упоминаю, чтобы дать хоть какое-нибудь представленіе о Куковников'в. Могу и еще привести прим'връ, тоже книжный. Книга для Куковникова все.

Куковниковъ пришелъ къ Корнетову въ воскресенье въ баснописномъ ударѣ — «по причинѣ хорошей погоды»: всѣ книжники зябкіе и жалкіе, а чуть выдастся теплый день, и обращаются они во львовъ со всѣмъ неистовствомъ своего согрѣтаго, теперь оттаявшаго, а въ стужу отвердѣлаго, воображенія, и при всей своей органической неподвижности легко заносятся, готовые къ кругосвѣтному путешествію и полету въ стратосферу. Этимъ грѣхомъ грѣшилъ Корнетовъ и не даромъ любимымъ его чтеніемъ были путешествія и географія. Куковниковъ всегда носитъ Корнетову чего-нибудь къ чаю, — такъ повелось еще съ Петербурга.

<sup>—</sup> На сей разъ, — сказалъ Куковниковъ, — я вамъ принесъ изъ Ходасевича, — и подалъ Корнетову газетную вырѣзку:

«... въ стихотвореніи «Буря» Пушкинъ написалъ и напечаталъ въ «Московскомъ Въстникъ» 7-ой стихъ въ такомъ видъ: «И вътеръ воилъ и леталъ». Эта форма понынъ считается «ошибочной». На эту «ошибку» тогда же указали и Пушкину (кажется, указалъ Фаддей Булгаринъ), и стихъ былъ передъланъ: «И вътеръ бился и леталъ».

А на мое недоумъніе, почему «воилъ» неправильно, а «вылъ» правильно, Куковниковъ сказалъ:

— Есть глаголъ «воить-воилъ» и есть глаголъ «выть-вылъ». Объ формы имъли одинаковое обращеніе въ Россіи, употребляются и теперь въ С. С. Р. Въ литературъ привилось «выть-вылъ», и потому эта форма называется «литературною», а «воить-воилъ», областною. Но вотъ былъ, оказывается, случай, когда и эта областная форма могла стать литературною, и всъ говорили бы и писали бы, смотря по надобности и «воить» и «выть». И это могь бы сдѣлать Пушкинъ. Пушкинъ и написалъ и совершенно правильно — «и вътеръ воилъ и леталъ», и натолкнулся на грамматику — грамматика дъло почтенное, но какъ часто попадаетъ она въ руки тупицъ: «воилъ, —сказалъ грамматикъ, — употреблять нельзя, слово не литературное, ошибка!» Будь Пушкинъ твердъ въ русскомъ языкъ, да онъ и разговаривать не сталь бы съ этой безухой трухлой, но откуда могла быть у Пушкина твердость? — и онъ повърилъ: ошибка! — и свое звучное «воилъ» замънилъ нъмымъ «бился». Пушкинъ могъ никогда не слыхать формы «воить», а какъ дфти, по чутью языка, непосредственно изъ «выть» сложилъ «воилъ», а дъти всегда такъ скажутъ.

Куковниковъ любитъ стихи. И не можетъ слышать, когда читаютъ актеры.

— Актеры, — говорить онъ, — относятся къ стихамъ по-смердяковски. Актеръ, читающій стихи, какъ прозу, нарушая ритмъ стиха и тѣмъ самымъ на замыкая риемы, не можетъ не повторить за Смердяковымъ: «стихи вздоръ; это чтобы стихъ, то это существенный вздоръ; кто же на свѣтѣ въ риему говоритъ? и если бы мы стали въ риемы говорить, хотя бы даже по приказанію начальства, то много ли бы мы насказали? стихи не дѣло».

И еще позвольте привести изъ литературныхъ опытовъ Куковникова — рукопись хранится у Корнетова, «впечатлѣнія на лекціи Ивана Александровича Ильина». Напечатать не удалось, а теперь не-

чего и думать: редакторъ скажетъ, что «будетъ вовсе непонятно, почему молчали, почему вдругъ заговорили!» — есть такой паскудный отводъ: когда молчатъ, это ничего, а если, хоть и съ запозданіемъ, вспомнить и тѣмъ исправить литературную подлость, самую подлую, какая только есть, «замалчиваніе», это неудобно: «что скажутъ?» А все равно скажутъ, я скажу: всъ редактора безсовъстные! А «впечатлънія» Куковникова очень для него характерныя: въ нихъ его любовь и оцънка слова; а называются «слововъдъніе»:

«Въ эмиграціи есть два Ильина и оба профессора, и ихъ никакъ не следуетъ путать: про одного говорятъ, что это тотъ самый, что на «Шестодневъ», Владимиръ Николаевичъ, Парижскій; про другого — на «Гегелъ», Иванъ Александровичъ, Берлинскій. Я имѣю въ виду того, который на Гегелѣ, его лекцію о «національномъ характерѣ». Предсѣдатель, запутавшійся въ безконечно-малыхъ, представилъ аудиторіи Ивана Александровича — Арсеньевымъ: «слово принадлежитъ Ивану Александровичу Арсеньеву». И это произвело потрясающее впечатлъніе: одни поняли такъ, что у Ивана Александровича есть псевдонимъ — «Арсеньевъ», другіе же, что попали не въ ту аудиторію, а третьи, у нихъ-то и было самое жуткое — передъ ними на кафедръ стоялъ Иванъ Александровичъ Ильинъ, а вмъстъ съ тъмъ онъ же былъ и Николай Сергъевичъ Арсеньевъ или, какъ увъряли потомъ... Николай Николаевичъ Алексвевъ. И было такое, какъ во снв снится, расчлененіе зр'внія. Такъ безъ всякихъ опроверженій прочитана была лекція въ двухъ частяхъ съ перерывомъ. Та часть лекціи — географическая — «Россія есть игра природы», показалась слушателямъ слишкомъ общедоступной, «на дурака», а отъ себя скажу, что «дуракъ» не причемъ, а что «рѣкой» человѣческую душу не измѣришь, и ни «лѣсъ», ни «гора» не оградять ее, и «моремъ» она не раздъляется. О другой же части лекціи — «словесной» ничего не говорилось не по ушамъ. И эта часть, оставшаяся безъ вниманія, по своимъ словеснымъ сочетаніямъ сложнѣйшей конструкціи, была истиннымъ наслажденіемъ для любителей слововъдънія.

Сравнить ее можно съ видъніемъ князя Андрея изъ «Войны и мира»: «...князь Андрей услыхалъ какой-то тихій шепчушій голосъ, неумолкаемо въ тактъ твердившій: «пити-питипити» и потомъ «и ти-ти», и опять «и пити-пити-пити». и опять «и ти-ти». Вмъстъ съ этимъ, подъ звукъ этой шепчушей музыки, князь Андрей чувствоваль, что надъ лицомъ его, надъ самой серединой, воздвигалось какое-то странное воздушное зданіе изъ тонкихъ иголокъ и лучинокъ. Онъ чувствоваль, что ему надо было старательно держать равновъсіе для того, чтобы воздвигавшееся зланіе это не завалилось; но оно все-таки заваливалось и опять медленно воздвигалось при звукахъ равномърно шепчущей музыки — — Вмъстъ съ прислушиваніемъ къ шопоту и съ ощущеніемъ этого тянущагося и воздвигающагося зданія изъ иголокъ князь Андрей вид эть урывками и красный окруженный свътъ свъчи и слышалъ шуршанье таракановъ и шуршанье мухи, бившейся на подушкъ и на лицъ его. И всякій разъ, какъ муха прикасалась къ его лицу, она производила жгучее ощущеніе; но вмъстъ съ тъмъ его удивляло то, что, ударяясь въ самую область воздвигавшагося на лицъ его зданія, муха не разрушала его. Но кром'в этого, было еще одно важное. Это было бълое у двери, это была статуя сфинкса, которая тоже давила его». Да, это былъ подлинный словесный гнозисъ, покорившій рѣдкихъ, но винмательнъйшихъ слушателей, расходившихся съ «Арсеньева» въ сырую, какъ осень, непривътливую, по календарю весеннюю, парижскую ночь».

Ничего такъ не цѣнилъ Куковниковъ, какъ слово. Въ этомъ была его страсть и его сокровище. Когда объявили борьбу съ «денаціонализаціей» и «противъ утраты русскими дѣтьми духа русской народности», и когда стали печататься отклики авторитетнѣйшихъ писателей, Куковниковъ пришелъ въ уныніе.

Одинъ изъ писателей предлагалъ, перечисляя «больныя слова», выбросить и слово «утихомирить», означающее «утишить» (тихо сдълать) — «умиротворить» (помирить) — «устроить», какъ несураз-

ное и втершееся, происходящее не иначе, какъ отъ фамиліи «Тихомировъ». Другой не меньшій знатокъ, ссылаясь на «слухъ», объявилъ, что «садить цвѣты» нельзя, а надо «сажать», а людей въ тюрьму надо «садить», а не «сажать», хотя испоконъ вѣку по слуху, т. е. по чутью языка, всегда говорится «садилъ садъ», «садить огурцы», а въ тюрьму на русской землѣ всегда «сажали» (и «посадили» и «засадили»), но никогда не «садили» — «нѣмчина не сажати въ погребъ Новѣгородѣ» — такъ съ XII вѣка (Мир. грам. Новг. 1199 г.).

— Мнѣ споръ этихъ книгоѣдовъ напомнилъ, — сказалъ Куковниковъ, — когда-то въ «Русскомъ Богатствѣ» Михайловскій по поводу языка Петра Бернгардовича Струве разсказалъ анекдотъ о встрѣчѣ двухъ нѣмцевъ: одинъ говоритъ: «я только что стригнулся», а другой его поправилъ: «неправильно, надо говорить стриговался».

\*\*

Корнетовъ предупреждалъ: если я застану Куковникова за работой, дъло мое пропало — пока не кончитъ своего вязальнаго урока, подступиться къ нему невозможно.

— Помните, какъ жили мы въ Кербелекъ, — сказалъ Корнетовъ, — а передъ нашимъ окномъ одинъ «bon homme »пропахивалъ виноградникъ: tiouk-tiouk — nom-de-Diou, mais... Iuïo (и раза два кашлянувъ) ouau! (остановка) и опять «тьюкъ-тьюкъ-тьюкъ». Такъ и Куковниковъ со своимъ джемперомъ.

Къ моему счастью Куковниковъ, какъ разъ, окончивъ работу, пилъ чай съ баранками «въ тишинъ и радостно».

— Всякій день Бога благодарю за баранки, — сказалъ Куковниковъ, — ужъ думалъ къ здѣшнему пріучиться, и ничего, но и удовольствія никакого не было, и вдругъ чудеснымъ образомъ объявились.

Я зналъ отъ Корнетова эту его слабость — баранки. Куковниковъ питался овсянкой и эти баранки съ чаемъ. Случалось и такія, что и ножомъ не возьмешь и безъ молотка не обойдешься, по каменности превосходящія всякія сухари, — ихъ называлъ Куковниковъ «петровскія», подразумъвая давность — петровское время, а вовсе не Петра Петровича Сувчинскаго, какъ утверждалъ мошенникъ

Козлокъ, дуря надъ дураками. И еще любилъ Куковниковъ чаю попить съ вареньемъ: лѣсная земляника или малиновое, но это бывало только по большимъ праздникамъ.

Корнетовъ досталъ у «Рами» земляничнаго варенья. Передавъ Корнетовскій гостинецъ, я, ничего не говоря, раскрылъ «Мысли» съ животрепещущимъ вопросамъ «для кого писать», и на этотъ разъ вблагополучно — не Поплавскаго, а ту самую, какую нужно.

— Сейчасъ, — сказалъ Куковниковъ, — я вамъ изъ Гоголя.

А я вынулъ и держалъ наготовъ карандашъ и бумагу.

— Помните о дамахъ, требующихъ героя «безъ пятнышка?» Это по поводу «Мертвыхъ душъ». Вотъ отвътъ Гоголя: «о нъ (а в т о ръ) неим веть обыкновенія смотр вть по сторонамь, когда пишетъ. Если и подыметъ глаза, то развъ только на висящіе передъ нимъ портреты Шекспира, Аріосто, Фильдинга, Сервантеса, Пушкина, отразившихъ природу таковою, какъ она была, а не какою угодно было нъкоторымъ, чтобы была». Или вотъ еще отзывъ Гоголя о «Вечерахъ», которые онъ называлъ «поросенкомъ» и видълъ въ нихъ лишь «хвостики» своего душевнаго состоянія. Но я скажу въ «Вечерахъ» — «корни», весь Гоголь до своего рокового конца — до той «черствости», которую почувствоваль и объявиль себя «оглашеннымъ», до своей «угольной черноты», на которую жаловался Оптинскимъ старцамъ или, говоря словами Брюсова, до своей «испепеленности», обреченный сгоръть, какъ Петро въ «Майской ночи» или какъ псарь въ «Віи». «На меня находили припадки тоски, — говоритъ Гоголь, — мнѣ самому необъяснимой... чтобы развлекать себя самого я придумываль себъ все смъшное, что только могъ выдумать. Выдумывалъ цъликомъ смъшныя лица и характеры, поставлялъ ихъ мысленно въ самыя смѣшныя положенія, вовсе не забоотясь о томъ. зачъмъ это, и кому отъ этого выйдеть какая польза».

Гоголемъ вышелъ я отъ Куковникова.

#### ЛГАТЬ.

«Языкъ на то и данъ человѣку, чтобы лгать»... Вдохновительница лжи — сама чудеснѣйшая природа. Сколько ни есть охотничьихъ разсказовъ изустныхъ и печатныхъ — первое тому и неопровер-

жимое свидътельство. Литературный родоночальникъ лжи — Фальстафъ. А за Шекспиромъ врутъ у Гоголя, у Достоевскаго и у Писемскаго. Вретъ въ «Ревизоръ» Хлестаковъ и въ «Мертвыхъ душахъ» Ноздревъ съ точнъйшими подробностями, которыя, утончаясь, «теряютъ всякое подобіе правды и даже просто ни на что не имѣютъ подобія». Вретъ въ «Идіоть» Достоевскаго генералъ Иволгинъ со своей болонкой, пажъ Наполеона. Вретъ Антонъ Өедотычъ Ступицынъ у Писемскаго въ «Бракъ по страсти» и «Русскихъ лгунахъ» со своимъ паркетомъ, на которомъ изображено Бородинское сраженіе, а ему вторитъ Коробовъ со своимъ будильникомъ, который будитъ не трескотней, а выкрикиваетъ человъческимъ голосомъ: «вставайте! вставайте!» да еще съ прибавленіемъ: «вставайте, Клеопатра Григорьевна!» — называя по имени мать Коробову. И во всей этой лжи, начиная отъ Фальстафа до «Клеопатра Григорьевна, вставайте» человъкъ разсказываетъ о никогда не бывшемъ, а лишь желаемомъ, какъ о происшедшемъ на самомъ дѣлѣ или «сбыточныя и обыкновенныя вещи, но только они съ нимъ не случлись и не могли случиться» въдь и «паркетъ» и «будильникъ» пріобрътены по случаю, когда «водились свободныя деньги», которыхъ никогда не было ни у Ступицына, ни у Коробова. И разсказъ ведется никогда не безразлично, такъ какъ въ природъ самой лжи — огонь и опьяненіе: лгуны всегда заносятся, всегда горячатся, а мелкіе врунишки улыбаются. Къ этому разряду лжи относится всякая реклама изустная въ громкоговоритель и печатная на роскошной бумагь, реклама торгово-промышленная, банковская, политическая и литературная отъ дружественныхъ отзывовъ о книгахъ и театръ до побившихъ рекордъ иллюстрированныхъ отечественныхъ «Нашихъ достиженій» съ эйфелеобразными Маниловскими бельведерами и улыбающимся заключеннымъ въ Соловкахъ.

Есть чисто женская ложь и всегда о любви, эта ложь для украшенія бѣдной или несчастной жизни — вретъ Мавра Исаевна, тетка Писемскаго, въ «Русскихъ лгунахъ», вретъ Настя въ «На днѣ»; и кто не встрѣчалъ женщинъ, для которыхъ два вашихъ безразлично сказанныхъ слова получаютъ глубокое значеніе, и вы непремѣнно попадаете въ число влюбленныхъ, а вашъ случайный взглядъ будетъ жить для нея, какъ — «какъ онъ на меня смотрѣлъ!» Есть женская

ложь общая съ мужской, ложь всякихъ пролазъ для достиженія своихъ цѣлей. А есть и еще ложь — «человѣкъ лжетъ словомъ, дѣломъ, помышленіемъ» и — — «тѣломъ», эта ложь любовныхъ исторій, слова въ которыхъ такъ однообразны и пріемы не оригинальны, что имъ можетъ повѣрить или ребенокъ или дуракъ; кто не зналъ дамъ, увѣрявшихъ каждаго изъ своихъ поклонниковъ, что онъ первый, а она до него сохраняла невинность! Но и самыя затертыя слова и самыя невѣроятныя по наивности объясненія въ этихъ исторіяхъ убѣдительнѣе всякихъ искусныхъ и хитрыхъ словъ: такъ велико обаяніе и чары — нѣмая ложь тѣла. Въ литературѣ неисчерпаемый перечень всякихъ комедій, водевилей, фарсовъ съ веселымъ окончаніемъ и насмѣшкой надъ одураченнымъ героемъ, но бываетъ и съ трагическимъ концомъ: разсказъ Леонида Андреева «Ложь».

«Залѣсный аптекарь» Семенъ Петровичъ Судокъ вралъ, какъ художиикъ, — его ложь была безкорыстной игрой: вѣдь признакъ художественности и есть «не для чего», «само собой» и «для себя». Судокъ носилъ парикъ — а гдѣ вы теперь увидите парикъ, развѣ на сценѣ! — и носилъ онъ парикъ не для форса, чтобы молодиться, а по какимъ-то причинамъ, болѣе глубокимъ и уважительнымъ — пронырливый и всезнающій Козлокъ несъ не вѣсть что.

Только потому, что я всегда былъ внѣ литературнаго и книжнаго круга, я не зналъ, что такое «залѣсный аптекарь» и о таинственныхъ подробностяхъ съ парикомъ пропустилъ мимо ушей, и вотъ почему однажды — не хочется вспоминать стараго! — я такъ довѣрчиво попался на его удочку, и на собственномъ опытѣ знаю его аптекарскія замашки и увѣренъ, что не иначе, какъ рогатый.

«Ничего не подълаешь, надо принимать жизнь такою, какъ она есть, — сказалъ Корнетовъ, — а вонъ Семенъ Петровичъ съ этимъ никогда не согласится: вся его жизнь — сплошная выдумка».

Судокъ былъ авторомъ берлинскаго «Цвофирзона». И этотъ «Цвофирзонъ» (Zwovierson) — «свободное философское содружество» можно разсматривать, какъ образецъ его литературныхъ упражненій: ни слова правды. Два года (1921-1923) мутилъ Судокъ

этимъ цвофирзономъ русскій Берлинъ, въ тв годы самую многочиссленную эмигрантскую колонію. По его милости возникла нашумъвшая полемика между «Рулемъ» и смѣновѣховскимъ «Наканунѣ»: обѣ враждующія газеты были введены въ заблужденіе его вымышленными литературными сообщеніями, появившимися тоже по недоразумізнію въ третьей берлинской газет съ перем вниым в названіем в. Быль затронуть и аристократическій Парижь, тогда съ высокой валютой; изъ парижанъ въ аптекарскомъ «Цвофирзонъ» принималъ дъятельное участіе Левъ Шестовъ, на самомъ дѣлѣ не имѣвшій никакого отношенія ни къ «аптекарю», ни къ его художественной затът. Разсказывали, что Шестовъ, наконецъ, ръшился было напечатать опроверженіе, но къ великому своему изумленію узналъ въ одной изъ парижскихъ редакцій, что опроверженіе уже напечатано, и, какъ впослъдствіи выяснилось, такое опроверженіе входило въ выдумку Судока. Не осталась и Рига безъ отклика: не вымышленный, а дъйствительный Петръ Моисеевичъ Пильскій письмомъ въ редакцію отказывался отъ какого-то измышленнаго Судокомъ Петра Прокопова, выдававшаго себя за ученика Пильскаго по Петербургской школъ журнализма. Два Берлинскихъ инфляціонныхъ года, если судить по информаціи Судока, представляли необычайно кипучую дѣятельность въ искусствъ и литературъ, или вообще говоря, на культурномъ фронть: русскій Берлинъ, если еще не превратился, то былъ наканунъ превращенія въ Афины, а до сихъ поръ не засыпанный ровъ Е. Д. Кусковой не только сравнялся, а еще, какъ память, цвълъ цвъточной клумбой — хлестаковскими курьерами летали изъ Россіи въ Берлинъ и изъ Берлина въ Россію художники, писатели, ученые и музыканты. Стабилизація марки разбила всѣ мечты и планы Судока. И съ «Берлинской волной» Судокъ перекочевалъ въ Парижъ. (Мы прівхали вмѣстѣ — 7 ноября 1923 г., держу въ памяти для картъ-дидантитэ). Но этотъ Парижъ ничего не имълъ общаго съ тогдашнимъ Берлиномъ: инфляціонный Берлинъ, связанный съ живой Россіей и по свъжимъ воспоминаніямъ вы хавшихъ заграницу и по общенію съ пріъзжающими изъ Росіи, былъ столицей, Парижъ же, теперь не высокой валюты, принявшій въ себя такія дв разныя волны, какъ Константинопольская, память которой держалась на «гражданской войнѣ», и эта наша Берлинская, пережившая всю революцію въ Москвѣ или въ Петербургъ до нэпа, становился провинціальнъйшимъ горо-

домъ русскаго «стомилліона». И съ каждымъ «бѣженскимъ» годомъ или съ каждымъ годомъ «въ изгнаніи», какъ любятъ выражаться никогда никъмъ не изгнанные, явившіеся за-границу съ разръщенія и даже въ командировку, провинціальный духъ концентрируется, проникая душу русскаго парижанина. Все, что есть характернаго для провинціала, съ годами распустилось въ русскомъ «стомилліонномъ» Парижъ, въ самомъ совершенномъ видъ. И развъ это не провинція: выпуская книгу, пишутъ предисловіе, заявляя, что предлагаемый разсказъ, написанный отъ «я», совсѣмъ не надо понимать, что авторъ описываетъ себя, свою жизнь; или, скажу про себя, ничего нельзя написать изъ нашего житья-бытья, непремънно найдется кто-нибудь, кто узнаетъ себя, и бывали случаи, что отказывали печатать и возвращали рукопись «изъ-за личныхъ намековъ» — ну, скажите, пожалуйста, точно, напр., разстройство желудка такая ужъ индивидуальная бользнь? И хотя я печатно заявляль и еще разъ заявляю, что я, какъ и всякій писатель, подчеркиваю писатель, а не описатель, пишу только и только о себъ, свое и о своемъ, - подите, сговоритесь! Впрочемъ, что такое провинціалъ, лучше не скажешь, чъмъ Достоевскій:

«Инстинктъ провинціальныхъ вѣстовщиковъ, — говоритъ Достоевскій, — доходитъ иногда до чудеснаго и, разумѣется, тому есть причины. Онъ основанъ на самомъ близкомъ, интересномъ и многолѣтнемъ изученіи другъ друга. Всякій провинціалъ живетъ какъ будто подъ стекляннымъ колпакомъ. Нѣтъ рѣшительно никакой возможности хотъ что-нибудь скрыть отъ своихъ почтенныхъ согражданъ. Васъ знаютъ наизусть, знаютъ даже то, чего вы сами про себя не знаете. Провинціалъ уже по натурѣ своей, кажется, долженъ бы быть психологомъ и сердцевѣдомъ. Вотъ почему я иногда искренно удивлялся, весьма часто встрѣчая въ провинціи вмѣсто психологовъ и сердцевѣдовъ, чрезвычайно много ословъ».

Всѣмъ памятна исторія съ Грѣшищевымъ и Очкасовымъ — имена, взятыя Судокомъ изъ старинныхъ документовъ. Эти почтенные люди — подъячій Өедоръ Грѣшищевъ (1707 г.) и дьякъ Өедоръ Очкасовъ (1653 г.), по сообщенію Судока появились въ Парижѣ и организовываютъ фантастическое книгоиздательство: отъ справочниковъ до всевозможныхъ энциклопедій, полныхъ собраній классиковъ и уже приступили къ переизданію Словаря Даля и Макарьевскихъ Че-

тій-миней. Прочитавшіе зам'тку, «в'єстовщики» немедленно объявили, ссылаясь на точнъйшія и върныя свъдънія, что Гръшищевъ и Очкасовъ подосланы большевиками или просто извъстные большевики; писателей предупреждали не участвовать въ ихъ журналѣ, — я забылъ сказать, что Гръшищевъ и Очкасовъ собирались и журналъ издавать по типу «Современных» Записокъ» — а не-писателей остерегали: не знакомиться. Въ Парижъ трудно было развернуться Судоку: а и въ правду при такомъ всепроникающемъ глазъ лучше помалкивать. Между тъмъ и редакціи газеть, давно подозръвавшія Судока въ шельмовствъ и надувательствъ, перестали печатать его информацію, даже самую невиннъйшую и правдоподобную, а это случилось, послъ вымышленнаго сообщенія о новомъ парижскомъ журналъ «Щипцы»: обидълись литературныя дамы. Пробовалъ Судокъ черезъ третьихъ лицъ и не своимъ почеркомъ, но «аптекарскій» стиль выдавалъ его. И я могу точнъйшимъ образомъ засвидътельствовать, со словъ Корнетова, что появившаяся въ рижскомъ иллюстрированномъ «Огонькъ» фотографія, сдъланная яко бы въ день чествованія нашего знаменитаго поэта по случаю тридцатипятилътія его литературной дъятельности: «маститый поэтъ въ кругу своихъ почитателей»», а «Огонекъ» съ этой фотографіей, на которой изображенныя лица ничего не имъли общаго съ подписью, въ томъ числъ и то лицо, которое представляло юбиляра, пришелъ въ Парижъ какъ-разъ въ день чествованія, — дѣло рукъ вовсе не Судока, а его послѣдователей и подражателей. Или это правда, что нътъ ничего заразительные, чъмъ ложь? Все, конечно, свалили на Судока. И съ этой юбилейной подложной фотографіей кончилась его парижская д'вятельность. Говорили, что, извърившись въ Парижъ или точнъе потерявъ довъріе Парижа, перенесъ онъ свою «аптекарскую» дъятельность за Океанъ и упражнялся въ американскихъ изданіяхъ. Но этого я не могу утверждать; возможно, что и тутъ опять какіе-нибудь послъдователи и подражатели: ложь и въ самомъ дълъ чрезвычайно заразительна.

Отправляя меня къ Судоку, Корнетовъ предупредилъ, что не надо носить никакихъ баранокъ, ни земляничнаго варенья, а что лучшаго ничего я не придумаю, чтобы задобрить Судока, если разскажу ему какую-нибудь литературную небылицу.

<sup>—</sup> Ну, скажите, что въ «Россіи» появится критическая статья о «Числахъ».

Но я еще только входилъ въ литературный кругъ и не могъ понять, въ чемъ тутъ небылица: я еще не зналъ никакихъ литературныхъ мерзостей, въ родѣ бойкота — или замалчиванія, широко практикующагося въ эмигрантской печати. И я пошелъ къ «залѣсному аптекарю» съ пустыми руками и... ключомъ на языкѣ.

\*\*

Съ неудачнаго и скандальнаго прошлогодняго моего «юнера», я боюсь Судока. Въдь это его мошенническій «планъ» привелъ меня вмъсто профессора Сушилова къ Козлоку. Я не върю ни одному слову. И никакъ не пойму, въ чемъ секретъ его обмана — въдь всъ знають и всякій разъ попадаются! — и чего его тянетъ измываться надъ людьми? Игра ли тутъ какая: сочинивъ невъроятный «слухъ» или «событіе», онъ радовался больше того, кому въроломно выдавалъ за истинное происшествіе. Или въ этомъ удовольствіе — видъть другого человъка пораженнымъ и растерявшимся — въдь сообщенія Судока всегда сенсаціонныя?

Когда въ газетахъ сообщается о какихъ-нибудь сенсаціонныхъ событіяхъ, которыя завтра же будутъ опровергнуты, а бываетъ, что и въ томъ же самомъ номеръ на слъдующей страницъ, какъ это было съ отреченіемъ Альфонса въ пользу Хуана, тутъ ничего нътъ удивительнаго, дъло житейское и въ газетномъ обиходъ извъстное, а называется «стрфльнуть». Или, какъ это раньше бывало съ корреспонденціями изъ СССР, которыя сочинялись даже и не въ Ригѣ, куда проникали обреченные смъльчаки на «активной платформъ», нътъ, а все туть же въ Парижъ или подъ Парижемъ. И это понятно: надо же какъ-нибудь выбиваться — жизнь наша отчаянная! — въдь это то же, что «организаціонные» расходы въ любомъ предпріятіи. Но какое-нибудь письмо изъ СССР, заканчивающееся «мы васъ ждемъ» тутъ дъло не въ кормъ и стрълять нечего, тутъ безкорыстнъйшее мошенничество или, какъ хотите, называйте, но дъло чисто - ради самого безобразія. Судокъ игралъ въ свои выдумки, какъ діти въ игрушки, и чъмъ больше выдумывалось, тъмъ сильнъе разгоралась охота: выдумывать его страсть. Это была Гоголевская черта — Гоголь выдумалъ себъ всю свою жизнь и ни одно его признаніе нельзя принимать за чистую монету, и Судокъ вралъ, только безъ Гоголевскаго

таланта, и ужъ безъ всякаго примѣненія, не считать же въ самомъ дѣлѣ информацію, при напечатаніи которой онъ всегда радовался, какъ въ первый разъ напечатавшійся. А такъ какъ эта его сочинтельская страсть не поощрялась, а заглушить ее все-таки ничѣмъ не заглушишь — не вѣрю я, когда говорятъ, «загубили талантъ»! — онъ радовался и всякому дураку, который, какъ я, развѣся уши, могъ выслушивать его вздоръ и небылицы.

Судокъ мнѣ очень обрадовался. Я это сразу почувствовалъ. Онъ точно только и ждалъ меня, чтобы всласть насытить свое плутовское воображеніе и безотвътственно обмануть. Но я, ужъ разъ ожегшись на его совътахъ, держался на сторожѣ. Я все-таки думалъ, что ему будетъ совъстно за его «генеральные штабы», легко и просто безо всякой консьержки приводящіе прямо — къ мошеннику Козлоку\*).

Судокъ только что проводилъ своего пріятеля Monsieur Piedplat. Я убѣжденъ, что этотъ Пьепля былъ такой же перецъ и, конечно, самый настоящій «стрѣлокъ» или по словамъ Судока, «голова» (un bonzig) который можетъ использовать всякую «дрянь» (le megot) и «зашибить кушъ» (le peze): большая иностранная пресса только и держится такой «информаціей», а поставщики сенсацій въ большой цѣнѣ.

На этотъ разъ Судокъ называлъ меня иронически «сокровищемъ» (mon lustic). Онъ былъ подъ обаяніемъ своего французскаго друга, вставлялъ французскія слова; въ его голосъ звучало добродушіє; и все-таки выходило такъ, что не онъ мнѣ, а я ему чѣмъ-то насолилъ — удивительная наглость! И такой оборотъ меня забезпокоилъ, но, вспомнивъ наказъ Корнетова не вступать въ пререканія — сердце у Судока подымчиво, а по басенному «рубитъ лорь играть», я, скръпя сердце, раскрылъ «Мысли» и показалъ животрепещущій вопросъ; «для кого писать»?

Судокъ смотрълъ на меня насмъшливыми глазами: онъ явно издъвался надо мной. Мнъ это показалось очень обиднымъ.

— Толстой требовалъ и отъ себя и отъ другихъ, чтобы писали для всъхъ, для большинства, для массы и какъ можно проще и понятнъй! — не вытерпълъ я и выскочилъ съ Толстымъ.

<sup>\*)</sup> Похожденія Полетаева по знаменитостямъ: «юнеръ» — напечатанъ въ «Сатириконъ», Парижъ, 1931 г. № 20 и № 21 (15 VIII-22 VIII). Редакторъ, не заплативъ гонораръ, скрылся безвъстно..

— Не всякую строку въ лыко, — скороговоркой сказалъ Судокъ. передавая мнъ книгу, — что жъ, что Толстой! Говорить все можно. А Толстому и надо. «Всъ, большинство, масса»! — болъе неопредъленнаго и перемънчиваго поискать, не найдешь: въ Парижъ «всъ», т. е. улица одно, въ Шанхаћ другое, въ Москвћ третье. Пялить глаза на всъхъ, глаза потеряешь. Впрочемъ, у Достоевскаго хорошо сказано: пялить-то часто нечего и при всемъ желаніи, потому что «не видятъ и вовсе не увидятъ — нечъмъ видъть». А Толстому было чъмъ смотръть и онъ видълъ. Толстой черкалъ и перечеркивалъ цълыя страницы — и не зрячесть же «всъхъ» этихъ «московскихъ читателей» толкала его руку — Толстой добивался ясно и отчетливо выразить свои мысли. А говорить можно все, что угодно. А Толстому и надо. Толстой, освобождаясь отъ «предразсудковъ», разложилъ литургію и очистилъ отъ «чудеснаго элемента» евангельскіе разсказы и написалъ «чудеснъйшій» разсказъ «Хозяинъ и Работникъ» и не менъе чудесную сказку о «Трехъ старцахъ». Зря было божественныя чудеса вычеркивать и разоблачать таинства, а вотъ, подите жъ. для чего-то понадобилось! Смердяковъ говоритъ о «Вечерахъ Гоголя»: «про неправду написано». Совершенно върно. Только два писателя и писали про «неправду»: Гоголь и Толстой. А Достоевскій — только правду... «отъ гориллы до уничтоженія Бога, и отъ уничтоженія Бога до...» и никакого обмана, никакой тайны обмана, вы не понимаете? Ну какая же это «правда» — Гоголевскій полеть на в'ядьм'ь или разговорь съ человъческой душой или этотъ Толстовскій окликающій голосъ «Хозяина» или свътъ въ концъ дыры, куда проваливается Иванъ Ильичъ? Толстой самый кръпкій и самый «неправдашный» и самый изъ всъхъ върующій. И покорилъ-то онъ «всъхъ», «большинство», «массу» своей этой кръпостью и ни съ чъмъ несравнимой върой въ чудодъйственость человъка, въ которомъ и свътъ... а на вашъ вопросъ вотъ вамъ отвътъ изъ Достоевскаго: «если такое чувство (жажда славы) сдълается главнымъ и единственнымъ двигателемъ артиста, то этотъ артистъ уже не артистъ, потому что онъ уже потерялъ главный художественный инстинктъ, т. е. любовь къ искусству, единственно потому, что оно искусство, а не что другое, не слава; когда С. беретъ смычекъ, для него не существуетъ ничего въ мірѣ, кромѣ его музыки».

Я чувствовалъ, что если настаивать на записи, Судокъ не удер-

жится и что-нибудь прибавитъ, совсѣмъ не относящееся, я поспѣшилъ проститься. И хорошо сдѣлалъ, по взблеснувшимъ его глазамъ я понялъ, что сейчасъ начнутся выдумки.

— Читали вы въ сегодняшней газетъ о «сывороткъ противъ лжи» — сказалъ Судокъ и, нарочно это онъ или нечаянно, снялъ парикъ и, увъряю васъ: на голой его головъ я увидълъ два совершенно одинаковыхъ рога, а отступя посерединъ третій — кривой! — представляете, какъ возмутились лгуны, — продолжалъ Судокъ, — они, а они въдь это міръ! соглашаются на всеобщій конецъ міра, лишь бы защитить свою честь. А какое было бы потрясающее зрълище: человъчество, лишившееся своей испытанной защиты исконной отъ гориллы до...

Ьезъ оглядки я проскочилъ въ дверь на волю.

И не помню, какъ я шелъ по Жанъ-Жоресу. Голова моя пылала, глаза жгло — на свътъ больно, я шелъ, не смотря, а все видя, я раздавалъ затрещины налъво и направо, расчищая себъ дорогу — къ Гоголю, Толстому, Достоевскому.

Изнасилованіе дівочки, моложе шестнадцати літь карается смертной казнью.

Олегу Простову эта статья закона была хорошо извъстна, но тъмъ не менъе онъ ръшился на преступленіе. Разсматриваль этотъ вопросъ съ такой точки зрънія: удовольствіе, стоющее очень дорого, а именно, стоющее головы. Имъетъ ли смыслъ, заплативъ жизнью, купить право на это удовольствіе, или не имъетъ? Олегъ Простовъ ръшилъ не скупиться и не останавливаться изъ за высокой цъны. Все было заранъе тысячу разъ продумано и предусмотръно. Можно было бы надъяться избъжать наказанія, если, послъ насилія — убить ребенка и уничтожить трупъ, скрыть всъ слъды преступленія, — но на это Олегъ Простовъ не былъ способенъ. Преступленіе должно было быстро обнаружиться и съ этимъ приходилось мириться.

Почему Олегъ Простовъ задумалъ изнасиловать дѣвочку? Безусловно, онъ не былъ вполнѣ нормальнымъ. Типъ, именуемый нормальнымъ, не былъ бы способенъ на подобное преступленіе. Не достаточно ли вокругъ взрослыхъ женщинъ и даже молоденькихъ дѣвушекъ — болѣе чѣмъ доступныхъ? Но Олега Простова не интересовали взрослыя женщины. Мнѣ предстоитъ очень трудная задача объяснить особенности его психологіи и причины, толкнувшія его на преступленіе. Для меня онѣ понятны: жизнь Олега мнѣ извѣстна съ дѣтства; одно время мы были большими друзьями и онъ имѣлъ привычку ничего не скрывать отъ меня.

Олегъ Простовъ выросъ подъ строгимъ и неусыпнымъ наблюденіемъ родителей. Каждый его шагъ контролировался и до пятнадцатилѣтняго возраста ему запрещалось одному выходить на улицу. У него почти не было знакомыхъ и учился онъ дома, а не въ школѣ. Приблизительно до этого же возраста онъ не зналъ, въ чемъ заключается разница между женщиной и мужчиной. Но онъ много читалъ и скоро обо всемъ узналъ изъ книгъ. Когда онъ все узналъ, — а это совпало съ пробужденіемъ въ немъ перваго безпокойства — его очень заинтересовало прочитанное. Особенно его заинтересовало строеніе женскаго тѣла: для него было откровеніемъ, что оно отличается отъ мужского. Онъ выискивалъ и разсматривалъ рисунки, которые изображали голыхъ женщинъ, но эти рисунки его не удовлетворяли. Во первыхъ все казалось настолько невъроятнымъ и настолько болѣзненно интереснымъ, — что онъ сталъ испытывать страстное желаніе убѣдиться во всемъ воочію, осмотрѣть, изслѣдовать, ощупать руками, губами, всѣмъ тѣломъ. Понятно, что это любопытство слилось съ пробудившимся половымъ чувствомъ. На улицѣ онъ жадно осматривалъ женщинъ, не пропускалъ случая заглянуть въ декольтэ или подъ юбку; гдѣ возможно — старался прикоснуться и ощутить женское тѣло подъ своими руками.

Онъ не имълъ ни малъйшей возможности удовлетворить свое половое влеченіе, а такъ какъ самъ постоянно разжигалъ его, то, — я думаю, — пріобрълъ порочную привычку. Этотъ порокъ онъ, конечно, скрывалъ отъ меня, но о немъ — легко догадаться. Порокъ же этотъ расшатывалъ его нервную систему и все болъе и болъе возбуждалъ страстное желаніе женщины: желаніе того, что ему не было доступно.

Съ самаго начала своихъ ненормальныхъ скитаній по улицамъ Олегъ Простовъ больше всего вниманія обращалъ на дѣвочекъ. Взрослыхъ женщинъ труднѣе было разглядывать, у нихъ были длиннѣе платья и, наконецъ, — Олегъ это чувствовалъ, — онѣ были свѣдущѣе и опытнѣе его, быстро бы догадались о значеніи его пламенныхъ взглядовъ и смѣялись бы надъ нимъ. Дѣвочки же ничего не знали, не понимали; довѣрчиво ему улыбались и когда онѣ играли, принимали неосторожныя позы и показывали свои голыя ножки.

Прошелъ годъ. Ничего не измѣнилось. Олегъ постепенно осмѣлѣлъ настолько, что сталъ задѣвать дѣвочекъ на улицѣ. Когда никто не видѣлъ, хваталъ ихъ за ноги подъ юбкой. Дѣвочки стали боятъся его горящаго взгляда и молчанья, съ которымъ онъ ихъ задѣвалъ. Иногда пытался цѣловать. А порочная привычка оставалась, умъ заходилъ за разумъ; до отчаянія, до боли хотѣлось женскаго тѣла.

Когда Олегу было восемнадцать лѣтъ, уже будучи студентомъ, онъ въ первый разъ попалъ съ товарищами въ публичный домъ, но здѣсь онъ... не рѣшился дотронуться до женщины. Онъ буквально опьянѣлъ, увидѣвъ возлѣ себя столь долго и страстно желаемое женское тѣло; потерялся; не могъ вымолвить ни слова и ушелъ ни съ чѣмъ. Товарищи много надъ нимъ смѣялись. Впрочемъ Олегъ приходилъ и второй разъ, и третій, но эти разы, — онъ мнѣ говорилъ самъ, — его охватило отвращеніе. И получилась такая вещь: онъ все время желалъ и мечталъ о женщинѣ, а стоило ему увидѣть передъ собой голую женщину, стоило лишь ей лечь на кровать и раздвинуть колѣни, — Олегу становилось противно. Одинъ разъ, почти черезъ силу, онъ смогъ лечь съ ней, а послѣ этого не пытался и говорилъ, что не можетъ.

Я думаю, виною тому порочная привычка, а кромѣ того, конечно, есть и другая причина: въ мечтахъ своихъ онъ идеализировалъ женское тѣло, недоступное для него — оно ему казалось святыней, и видѣть грубое униженіе и оплеваніе его въ публичномъ домѣ Олегу было мучительно и больно. Много было бы легче ему перенести, когда оскорбляли его, чѣмъ когда оскорбляли его мечту, его идеалъ, ибо женское тѣло стало постепенно мечтой, идеаломъ и даже цѣлью его жизни.

Олегъ Простовъ возненавидѣлъ женщинъ, которыя такъ оплевали его мечту, и тѣмъ большее имъ завладѣло страстное и преступное влеченіе къ дѣвочкамъ: — къ дѣтямъ. Не стану описывать его безумства, его блужданіе часами по окрестностямъ города, лишь бы удалось дотронуться до дѣвочкиной ножки или увидѣть немного больше дѣвочкинаго тѣла. Большинство этихъ безумствъ мнѣ не извѣстны.

Когда Олегъ Простовъ задумалъ преступленіе, ему было двадцать три года.

— Жизнь не имъетъ цъны, если не знать наслажденія. Я убъждень, что только съ дъвочкой не старше пятнадцати лътъ могу испытать наслажденіе, и за это стоитъ заплатить жизнью. Это будетъ сказка, это будетъ рай на землъ. Послъ этого мнъ ничего не нужно.

Такъ говорилъ Олегъ Простовъ. Я уже считалъ его ненормальнымъ, ничего не возражалъ на его слова и не безпокоился особенно, такъ какъ не думалъ, что онъ приведетъ въ исполненіе сьой замыселъ.

Но Олегъ Простовъ, хотя, конечно, по нашимъ понятіямъ, «ненормальный», былъ счастливъе и славнъе, чъмъ я его себъ представлялъ, — и теперь я завидую ему. Послушайте, какъ все это произошло. Въ самомъ дълъ похоже на волшебную сказку, хотя и некрасиво (върнъе, необычно) по началу.

Олегъ, у котораго были деньги, снялъ квартирку въ домѣ на окраинѣ города, причемъ озаботился, чтобы у него ни съ какой стороны не было сосѣдей и окна были снабжены ставнями. Нѣсколько дней подрядъ бродилъ онъ по городу, ожидая удобнаго случая и повода заманить къ себѣ дѣвочку. Наконецъ такой случай, — рѣдкій случай, — явился. Гдѣ то на людной улицѣ наткнулся онъ на дѣвочку тринадцати лѣтъ, заблудившуюся въ городѣ и спрашивавшую у полицейскаго дорогу. Олегъ весело подошелъ къ полицейскому и къ дѣвочкѣ (онъ умѣлъ притворяться), заинтересовался, въ чемъ дѣло и предложилъ проводить ребенка. Дѣвочка, — ее звали Ирой, — довѣрчиво пошла за нимъ. Она нѣсколько дней тому назадъ пріѣхала съ родителями въ этотъ городъ и теперь возвращалась изъ школы, куда только что поступила, пошла не по той дорогѣ и потерялась.

- Ничего, найдемъ твою маму. Сядемъ въ автомобиль, я тебя довезу.
- Полицейскій говоритъ, что нужно свернуть въ первую улицу. Это совсъмъ недалеко.
- Ничего, такъ будетъ скоръе. Да ты не бойся. Я тебъ не сдълаю зла.

Олегъ подозвалъ автомобиль. Дъвочка колебалась войти. Олегъ сказалъ шофферу адресъ своей квартиры, быстро подхватилъ ребенка и втолкнулъ въ автомобиль. Захлопнулъ дверцу. Отъ прикосновенія къ дъвочкъ у него задрожали руки и все вокругъ закружилось. Автомобиль поъхалъ. Ъдетъ. Олегъ не смотритъ на Иру. Ира перепугалась; чувствуя опасность, сидитъ ни жива, ни мертва; боится шевельнуться. Олегъ тоже не можетъ пошевелиться и ему кажется, что онъ теряетъ сознаніе. Наконецъ, собирается съ духомъ и дрожащей рукой беретъ руку дъвочки. Чувствуетъ, что дъвочка тоже дрожитъ и молчитъ. Оба молчатъ. Много ли, мало ли прошло времени — автомобиль остановился передъ квартирой Олега. Не выходя, черезъ внутреннее окно, заплатилъ шофферу.

#### — Сдачи не надо.

Удивленный тембромъ его голоса и крупными чаевыми, шофферъ подозрительно покосился на Олега. Олегъ открылъ дверцу, вышелъ изъ автомобиля, за руку вывелъ дъвочку и повелъ къ крыльцу. Ира слегка уперлась; прошептала:

- Я не хочу.
- Идемъ. Идемъ на минутку.

Вошли въ подъѣздъ, поднялись по лѣстницѣ. Не выпуская ея руки, свободной рукой Олегъ досталъ ключъ и отперъ дверь. Пока онъ отпиралъ дверь, Ира опять сдѣлала движеніе высвободиться.

— Пустите. Отпустите меня.

Дверь открыта. Олегъ хватаетъ на руки дѣвочку, бѣшено прижимаетъ ее къ себѣ, впивается губами въ ея лицо, куда попало. Вноситъ въ комнату, бросаетъ на постель, руками судорожно ощупываетъ ея тѣло. Дѣвочка плачетъ, кричитъ и бьется въ смертельномъ страхѣ. Олегъ оторвался на секунду, захлопнулъ входную дверь.

Д'ввочка встала съ кровати, бросилась было за нимъ, но онъ опять подхватилъ ее. Забившись, она упала на колѣни, старалась ударить его кулачками; неестественнымъ, задыхающимся голосомъ закричала:

# — Пустите.

Тутъ Олегъ самъ готовъ былъ заплакать. Онъ очень добрый по природъ человъкъ и ему стало жаль дъвочку: случилось то, чего онъ опасался. Всякая чувственность исчезла, какъ дымъ; появилась одна громадная, больше чъмъ онъ самъ, любовь и острая, ранящая жалость. На этотъ разъ твердо и почти спокойно взялъ Иру, посадилъ на кровать, самъ прижался къ ея ногамъ; руками обнялъ ее, сжавъ ея руки и лишивъ возможности двинуться; положилъ ей лицо на колъни. И онъ заплакалъ. Потомъ поднялъ лицо и посмотрълъ на нее, которая все старалась высвободиться, плакала и билась.

— Ирочка, не бойся. Я не сдѣлаю больно. Дѣвочка милая, сокровище мое, не бойся меня. Ирочка, не бойся. Не плачь дѣвочка.

Олегъ повторялъ все то же и Ира стала спокойнъй. На щекахъ еще были слезы, взглядъ былъ дикій, но она перестала кричать и биться и прошептала:

— Пустите.

Тогда Олегъ освободилъ руки и Ира не встала съ кровати, не зная, что ей дѣлать. Олегъ поднялъ ея ручки къ губамъ и цѣловалъ ихъ. Онъ стоялъ на колѣняхъ передъ дѣвочкой. Ира сидѣла въ легкомъ темносинемъ платьѣ, въ короткой юбочкѣ, въ носкахъ, съ голыми икрами. Волосы ея были растрепаны. Шапочка и книжка съ тетрадкой остались на полу въ корридорѣ передъ дверью.

Долго, долго цъловалъ Олегъ руки дъвочки, пока Ира окончательно не пришла въ себя. Испугъ прошелъ и Иръ стало жаль Олега. Она отняла у него свои руки.

- Зачъмъ вы меня привели сюда? Меня мама ждетъ.
- Ирочка, пожалъй меня. Не уходи отъ меня. Иначе я застрълюсь. Я тебя люблю, Ирочка. У меня никого нътъ. Я совсъмъ одинокій. Останься со мной, Ирочка, а? Я больше жизни тебя люблю. Дъвочка моя милая.
  - Мама будетъ плакать. Меня мама любитъ.
- Я тебя больше люблю, Ирочка. Мама сможетъ жить безъ тебя, а я не смогу. Если ты уйдешь, я умру, Ирочка. Не уходи, золотце мое.

И знаете, чѣмъ кончилась вся эта исторія? Ирочка осталась съ нимъ. Больше мѣсяца жили они вдвоемъ въ той квартирѣ. Олегъ ухаживалъ за ней, какъ никто не ухаживалъ ни за какимъ ребенкомъ. Самъ ходилъ за покупками; накупилъ ей цѣлый возъ игрушекъ; раза три за руку водилъ ее гулять въ садъ. Одѣлъ ее, какъ принцессу. Каждый вечеръ самъ укладывалъ ее спать, самъ одѣвалъ ее, — и это безъ малѣйшей низкой мысли. Ирочка излѣчила его отъ похоти, а онъ вдоволь налюбовался, вдоволь изучилъ и осязалъ дѣвочкино тѣло и оно было его святыней больше, чѣмъ онъ пріучилъ себя въ своихъ мечтахъ. Ирочка не стыдилась его и полюбила больше, чѣмъ маму и папу. Можетъ быть, подсознательно, чутьемъ маленькой будущей женщины, поняла она его страданья, его болѣзнь и «ненормальность», и можетъ быть поняла даже лучше и вѣрнѣе, чѣмъ мы съ вами.

Въчно продолжаться эта идиллія, конечно, не могла. Ирочку нашли и, несмотря на ея отказы и слезы (какъ трогательно было ея разставаніе съ Олегомъ) — вернули къ родителямъ. Олегъ сейчасъ сидитъ въ тюрьмъ: за похищеніе ребенка онъ приговоренъ къ продолжительному заключенію, но онъ говорилъ мнѣ, что счастливъ. Ирочка только пострадала: она несчастна, жалѣетъ Олега и мечтаетъ о томъ днѣ, когда его снова увидитъ. Но врядъ ли она этого дождется: когда Олегъ выйдетъ изъ тюрьмы, она будетъ уже дѣвушкой, и кто знаетъ, что съ ней къ тому времени станется.

Таковъ конецъ этой замъчательной и необыкновенной исторіи.

### письмо девятое

Передъ тъмъ, какъ сажусь вамъ писать, собираясь, готовясь и приблизительно зная, о чемъ вамъ буду писать — а пишу я о томъ, что больше всего меня задъваетъ, къ тому же пишу именно вамъ и, значитъ, мнъ предстоитъ блаженное, наканунъ еще несбыточное волненіе вашего разговора и вашего словно бы присутствія — я все же не могу избавиться отъ чувства неловкости, тяжести, отъ чего-то во мнъ сопротивляющагося, отъ предвидънія душевной перестановки, необходимости свое настоящее умертвить и себя направить къ слѣдующему и новому (я вамъ это пытался уже объяснить, но это для меня осталось, какъ прежде, непередаваемо страшнымъ), и вотъ никакое иное первоначальное усиліе — напримъръ ръшеніе взяться за книгу, впервые заговорить о дълъ — не кажется мнъ столь труднымъ, какъ мои, теперь заброшенные дневники и эти, ихъ замъняющія, почти дневниковыя къ вамъ письма: очевидно, въ нихъ единственно проявляется творческая моя способность, и каждая попытка ея раскрыться, каждое ея мучительное самозарожденіе мнъ дается безконечно болъзненно. У насъ имъется и другого рода дъятельность, къ которой какъ разъ приступать легко, которая повидимому не требуетъ мучительной душевной перестановки — оттого ли что у насъ къ ней склонность или же оттого (и это всего вфриве), что такая наша дъятельность — слъдствіе льни и душевнаго разряженія (хотя бы карты, сплетни, «возвышенные споры») — но у меня особая неуклюжесть, душевная косность и върность предыдущему, мнъ особенно тяжело отъ него отрываться и особенно враждебно еще ненайденное и неначатое, и даже подобныя, только пріятныя отвлеченія какъ-то не сразу у меня возникаютъ. и неръдко имъ предшествуетъ непонятно-медленный переходъ. Если же должно возникнуть то, что потомъ окажется для меня творчествомъ, я попросту не могу вна-

чаль съ собой справиться, и мысли, незамьтно появляющіяся и предназначаемыя письму или дневнику, до минуты ихъ закръпленія на бумагъ мъшаютъ всякому другому сосредоточенію и работъ, представляются лишними или же непосильно значительными, я безсознательно въ себъ пріостанавливаю ихъ полетъ, боясь вызвать еще новыя мысли и еще увеличить непереносимую ихъ тяжесть, и все это откладываю до очередной записи, когда на такіе-то часы какъ бы приношу въ жертву обычную душевную свою свободу, обычное разсъянное перескакиваніе отъ внъшняго къ внъшнему (точно ослъпленное св'ътомъ, не ощущающее себя порханіе), и уже справившись съ собой, върнъе, еще борясь, еще побъждая непрерывную свою нетерпъливость, непрекращающееся стремленіе освободиться, я коекакъ, едва ли не чудомъ, остаюсь пристально-неподвижнымъ, все углубленнъе всматривающимся и противъ воли упорнымъ. Въ эти часы скованности и неимов рныхъ стараній я пишу въ сущности о томъ же, что меня занимало и среди свободы, и все во мнъ свойственное одному состоянію непрем'вню свойственно и другому, и если н'втъ у меня единства въ прошломъ и настоящемъ и жизнь моя во времени словно «разорвана на клочки», которые собрать въроятно уже нельзя, то жизнь моя въ данномъ времени, теперь, несомнънно едина и ея основа, конечно, вы — и объ одномъ и томъ же (повторяю) и всъ мои незамътно наступающія мученія или радости, и всъ упорныя творческія усилія, и почему они настолько трудны — приводить изв'єстное и легкое въ нъкоторый обобщающій порядокъ — пожалуй выяснить не такъ просто, но одна изъ причинъ трудности мнѣ иногда наполовину пріоткрывается. Вотъ, если ищу, какъ бы точнъе передать происходящее или происшедшее, я не только «честно» называю запомнившееся головной памятью и не только пытаюсь его возсоздать и снова пережить, нътъ, я долженъ вызвать у себя любовь, соединить передаваемое со всъмъ у себя любовнымъ, найти васъ, потому что все у меня любовное — ваше, и уже любя (а не полулюбя — лъниво и пріятно — какъ обычно, если нахожусь вдалекъ отъ васъ), уже погрузившись въ то горькое и страшное, что навсегда связано у меня съ вами, я долженъ еще словно бы вернуться къ передаваемому и его охватить, перейти отъ любви къ напряженію, ей почти постороннему — самое жестокое надъ собой насиліе, върнъе, множество такихъ на-

силій, ежеминутное упрямое ихъ повтореніе: въдь нельзя потерять ни любви, ни того, надъ чъмъ напрягаешься, и надо постоянно одно и другое совмъщать, въдь безъ любви, до любви нътъ ни живой жизни, ни возможнаго ея оживленія, а есть лишь поза и подобіе жизни, и у меня въ молодости и до любви была лишь поза и внутренняя реторика, и люди, никогда не любившіе, мнъ кажутся не видящими другихъ людей, говорящими безосновательно и часто впустую, и въ своихъ тетрадяхъ я сразу же различаю безплодныя мертвыя строки, очевидно написанныя, «выжатыя» раньше, чемъ мне удалось любовь пробудить, а это мнъ въ концъ концовъ удается, какъ бы ни представлялся труднымъ и въ отношеніи себя жестокимъ переходъ полулюбви къ любви — я не только бываю съ собой силенъ, но у меня потребность въ такой любовно-творческой, отъ чего-то освобождающей работъ, хотя приближение ея каждый разъ пугаетъ, а сознание, что вотъ вплотную уже подошло, первое нащупывание ненадолго расхолаживаетъ и порою обездаривающее трезвитъ. Затѣмъ, позже, то любовное, что меня вдохновляло, неизбъжно должно наступить: я необыкновенно — этъ повторнаго опыта — тренированъ и, какимъ бы ни былъ къ утру или послъ объда соннымъ, вялымъ, благополучно-спокойнымъ, съ точностью знаю, чъмъ себя расшевелить, у меня какъ бы въ запасъ не одно мгновенно жалящее воспоминаніе (пускай произвольно выбираемое, но всегда кровное, «настоящее», неподдъльно мое), причемъ пробужденіемъ я могу воспользоваться для творчества, а причина пробужденія — «жалящее воспоминаніе» можетъ и быть, и не быть случайнымъ предметомъ моего творчества. Твердо знаю еще и другое: подобное передаваніе себя, перечисляющій мои выводы «анализъ», нисколько меня не сушить и не бъднитъ — сушитъ лишь головной искусственный разборъ, какой то нищенскій, ограниченный и ограничивающій, связываніе же въ одно нашей любви и постепенно накопленнаго нами жизнеощущенія удесятеряетъ силу того и другого, придавая намъ окрыляющую за нихъ гордость, и я, кажется, могу понять двъ разновременныя французскія формулы: «l'analyse qui recompose», и Баррэсовское «sentir le plus possible en analysant le plus possible» (а также и Лермонтовское отдаленно-похожее: «я люблю сомнъваться во всемъ; это расположеніе не мъшаетъ ръшительности характера; напротивъ»...). Конечно, въ творческомъ сосредоточеньи, въ длительномъ, словно бы ясновидящемъ «трансѣ» есть что-то помимо любви, что-то смутное, неназываемое, надчеловѣчески-холодное и даже не холодное, а ледяное, какое-что ото всего очищенное неостанавливаемое умственное пареніе, въроятно оно и скрѣпляетъ творческую волю и любовь и вѣроятно оно же — душевно-крайнее, отъ обычнаго наиболѣе далекое, наиболѣе трудное наше состояніе, намъ страшно къ нему перейти и порою опасно въ немъ находиться, однако именно отъ него — не подверженнаго мелочамъ и случайностямъ — и немедленныя удачи поисковъ и благодарная вѣрность доведшему до него чувству.

Мнъ кажется, я самъ для себя нашелъ безошибочный способъ вызывать такое длительное творческое «пареніе», но это — не подвигъ и не чудо: нъчто похожее пишется, говорится, «носится въ воздухъ», всякій прилежный интеллектуальный человъкъ въ себъ поневоль соединяетъ — правда, сгущенно, спутанно, многое исказивъ всѣ достиженія прошлаго, всѣ настойчивые поиски настоящаго и (какъ въ техникъ или наукъ) почти одинаковыя открытія дълаются разными людьми приблизительно въ одно и то же время, и часто подобныя удачи незаслужены, случайны и нец'янны. Зато всякое опереженіе своего времени, сумасшедшая догадка, вдругъ оказывающаяся проницательной и обоснованной, нащупываніе върныхъ и неиспользованныхъ своихъ силъ, пониманіе ихъ — пускай неясное и несложное — вотъ что всегда меня поражаетъ, особенно какъ все это съ безсознательнымъ упрямствомъ пробивается черезъ естественную у каждаго, постоянную одержимость своимъ временемъ, въ чемъ неръдко именно Лермонтовъ для насъ поучение и примъръ, и не я его подвожу подъ свое — какъ вы не разъ меня язвительно упрекали — а онъ оказывается однимъ изъ создателей того теченія, которому только теперь начинаютъ слъдовать иные «домашніе», вродъ меня, творцы. Его же (по крайней мъръ, для меня) открытіе — что онъ принимаетъ любовь не какъ земную радость или муку и не какъ Дантовское небесное откровеніе, а какъ тяжелый каждодневный «крестъ», навязанный жизнью, по своей волъ уже не сбрасываемый и ничьмъ чисто-любовнымъ не увънчиваемый. Отъ этого одно послъднее усиліе до постиженія творческой любви (у Лермонтова несомнівнной и единственной), и это — впрочемъ, намеками, не до конца —

высказано въ описаніи странной любви Печорина и особенно — въ изумительномъ по искренности «Валерикъ»:

... Но Васъ Забыть мнъ было невозможно! И къ этой мысли я привыкъ; Мой крестъ несу я безъ роптанья: То иль другое наказанье — Не все ль одно!

Мнъ представляется, что вслъдствіе этого Лермонтовъ долженъ быль находиться въ состояніи всегдашней взбудораженности, тревожныхъ, творчески-освободительныхъ и утъшающе-отрадныхъ поисковъ и не зналъ отчетливаго Пушкинскаго разграниченія между часами «священной жертвы» и часами, когда «быть-можетъ, всѣхъ ничтожнъй онъ»: Лермонтовъ всегда несъ въ себъ тяжесть какой-то душевной приподнятости, какой то непрерывной творческой готовности и необходимости все немедленно выразить и передать. Онъ на людяхъ исписывалъ клочки бумаги, точилъ и ломалъ карандащи и со всей страстностью, ему свойственной, борясь съ собой и себя мучая, находилъ созвучныя высокой своей настроенности, върныя, нужныя слова — душевно-богатый, щедрый и мужественный, онъ не могъ утъшиться Тютчевскимъ безнадежнымъ, безплодно-мудрымъ «молчи, скрывайся и таи» (оттого-что — «мысль изреченная есть ложь») и, помните, въ одномъ письм в своемъ героически предлагалъ хотя бы «ставить ноты надъ словами», чтобы добиться ихъ выразительности и соотвътствія чувствамъ. Полувзрослымъ, семнадцатильтнимъ, отчаиваясь найти «ключъ» къ душевной своей жизни. въ не разъ отмъченномъ дневниковомъ, необыкновенно взволнованномъ стихотвореніи «1831 года, іюня 11 дня», онъ писаль:

Нътъ звуковъ у людей Довольно сильныхъ, чтобъ изобразить Желаніе блаженства. Пылъ страстей Возвышенныхъ я чувствую, но словъ Не нахожу; и въ этотъ мигъ готовъ

Пожертвовать собой, чтобъ какъ-нибудь Хоть тънь ихъ перелить въ чужую грудь.

Вы понимаете, какъ это много и ни на кого другого не похоже - «пожертвовать собой» не ради любовной раздъленности или какой-нибудь общевысокой цъли, ради которойлюди привычно и стадно собою жертвуютъ, но совершить, хотъть совершить величайшій писательскій подвигь — пускай все это и является наивно-мальчишескимъ преувеличеніемъ, въ этомъ же и рано обнаружившееся столь неуступчивое Лермонтовское призваніе. Порой и ему некуда уйти отъ понятныхъ творческихъ сомнъній (дважды въ разное время повторяется, «а душу можно ль разсказать») — тъмъ удивительнъе борьба, тъмъ по человъчески цъннъе побъда. Къ ней пришелъ онъ самымъ труднымъ, въроятно, единственнымъ путемъ — черезъ неоднократныя попытки частичной и полной исповъди (тоже дважды повторяется «ты слушать исповать мою сюда пришель, благодарю») — и послѣ побѣды до чего кажутся намъ обоснованными удовлетворенные его выводы (въ предисловіи къ «Журналу Печорина»): «исторія души челов вческой, хотя бы самой мелкой души, едва ли не любопытнъе и не полезнъе исторіи цълаго народа, особенно когда она — слъдствіе наблюденій ума зрълаго надъ самимъ собой, и когда она писана безъ тщеславнаго желанія возбудить участіе или удивленіе». Лермонтовъ необычайно «frühreif», у него едва ли не съ дътскаго возраста свое, личное, собственный внутренній ритмъ. умѣлость, «твердая рука», отсутствіе (особенно въ прозѣ) излишней чувствительности и крайностей — при такой необузданности природы — и непостижимо-зрълыми представляются юношескія умныя его формулы, въ восемнадцать лътъ, въ «Вадимъ», «настоящее отравило прелесть минувшаго» и нѣсколько позже, въ «Двухъ братьяхъ», «оно такъ и слъдуетъ: вмъстъ были счастливы, вмъстъ и страдать» и, право, я выписываю чуть ли не первыя же попавшіяся. Лермонтовъ безпримърно-быстро идетъ впередъ — правда, въ его тетрадяхъ слъды напряженной работы и неожиданные хладнокровно-терпъливые опыты: такъ, онъ по многу разъ приводитъ одни и тѣ же стихи. пытаясь ихъ примънять въ случаяхъ непохожихъ и какъ будто несовм'встимыхъ (одинаковыя строки въ сатирической поэм'в «Сашка» и



М. Шагаль. Наподница.

M. Chagall. L'Ecuyère (1929).



М. Шагаль, У окна.

M. Chagall. Devant la Fenêtre (1928).

въ благоговъйно-нъжномъ «Памяти А. И. Одоевскаго»), и не знаю, не могу услъдить, когда происходитъ въ немъ чудо перерожденія и когда имъ достигается умъніе передавать самое неуловимое и сокрытое, умъніе, казалось бы до Толстого, изъ русскихъ никому неизвъстное.

Любопытны нѣкоторые обороты, Лермонтову свойственные или же имъ введенные. Я не помню, встръчалось ли до него прославленное Толстовское «не тотъ, который» — столь изслѣдовательское, перебирающее о каждомъ случаъ всъ въроятныя, допустимыя предположенія, чтобы придти къ единственно правильному. Конечно, у Лермонтова только начало, только намекъ на эту языковую возможность, Толстымъ развитую и безмърно обогащенную: у Толстого множество предположеній («не тотъ, который... и не тотъ, который... а тотъ»...), у Лермонтова обыкновенно одно — «не то отчаяніе, которое лѣчатъ дуломъ пистолета, но то отчаяніе, которому нѣтъ лѣкарства». Имъ, кажется, введенъ и другой способъ — тоже при помощи ударнаго «тотъ, который» и тоже обогащенный Толстымъ способъ направлять на передаваемое, на какую нибудь отдъльную егс часть словно бы «снопъ свъта» — напримъръ, «одну изъ тъхъ фразъ, которыя»... или «неужели я принадлежу къ числу тъхъ людей, которыхъ одинъ видъ порождаетъ недоброжелательность». Лермонтовъ — главнымъ образомъ, въ прозѣ — постоянно пользуется, иногда прямо злоупотребляетъ словами на «ость», но не Бальмонтовскими, пышными, искусственно-картинными, а душевно-объяснительными и обобщающими. Я все по новому удивляюсь ясности его ума, насыщенности и точности его фразы, умънію исчерпывать возможности, особенно, если не забывать прошедшаго съ тъхъ поръ столътія и безпомощныхъ Лермонтовскихъ современниковъ. Опять прошу у васъ прощенія за безконечныя выписки и еще больше за скучные свои къ нимъ «комментаріи», но не могу удержаться отъ одной, для меня предъльно-убъдительной — изъ той же неисчерпаемой «Княжны Мэри»: «Слъдовательно, это не та безпокойная потребность любви, которая насъ мучитъ въ первые годы молодости, бросаетъ насъ отъ одной женщины къ другой, пока мы найдемъ такую, которая насъ терпъть не можетъ: тутъ начинается наше постоянство истинная, безконечная страсть, которую математически можно выразить линіей, падающей изъ точки въ пространство; секретъ этой безконечности — только въ невозможности достигнуть цѣли, то есть конца».

Не правда ли, это уже не Толстой, а нѣчто ошеломительно современное, нѣтъ, не буду приводить туманныхъ намековъ, это — чудесное предвосхищеніе Прустовскаго стиля, въ тусклой Николаевской Россіи, у заносчиваго, будто бы скучающаго гусарскаго офицера — я впадаю въ невольную торжественность, но удержаться отъ восклицаній не могу. Недаромъ сдѣлалось общимъ мѣстомъ, что Лермонтовъ начало новаго (а Пушкинъ во многомъ завершеніе стараго) и что Лермонтовскія «ошибки» — по чьему то справедливому замѣчанію — не ошибки, а «предвидѣніе и новаторство». Все это — не приписываніе одному изъ старыхъ писателей своихъ вкусовъ и «своей» современности (нерѣдко многимъ современникамъ понятной, свойственной и уже нецѣнной), но что-то неподдѣльное и слишкомъ очевидное.

Предвосхищая далекое будущее, ища его въ себъ, черпая только изъ себя, Лермонтовъ былъ до крайности самостоятеленъ, увъренно объ этомъ зналъ и не боялся любить ближайшихъ своихъ предшественниковъ — Пушкина, Байрона или Гейне — и не боялся открыто и, разумъется, чисто-внъшне имъ подражать: бываютъ писатели достаточно ловкіе, чтобы избъгнуть явной подчиненности и подражательности, но черезчуръ слабые и неискренніе, чтобы по своему себя выразить — обыкновенно же (о чемъ говорилось не однажды) именно человъкъ творчески-сильный и безбоязненный готовъ (и несомнънно долженъ) учиться, и чъмъ онъ внутренно-самостоятельнъй, тъмъ смълъе перенимаетъ удобные и нужные пріемы. Лермонтовъ, «обожавшій» Пушкина въроятно не разъ перечитывалъ его стихи:

И путникъ усталый на Бога ропталъ, Онъ жаждой томился и тъни алкалъ. Въ пустынъ блуждая три дня и три ночи, И зноемъ и пылью тягчимыя очи Съ тоской безнадежной водилъ онъ вокругъ, И кладязь подъ пальмою видитъ онъ вдругъ.

и другіе стихи — о цвѣткѣ («гдѣ цвѣлъ? когда? какой весною? и долго-ль цвѣлъ? и сорванъ кѣмъ»...) — и все же написалъ свои ставшія столь знаменитыми «Вѣтку Палестины» и «Три Пальмы» и впослѣдствіи никогда отъ нихъ не отказывался. Конечно, особенно щедра, лично оправдана и невольно безподражательна — подражать было просто некому — несравненная Лермонтовская проза. Помните, въ одномъ письмѣ я удивлялся безчисленнымъ на него обидамъ — университетскихъ товарищей, Бѣлинскаго, Кавказскихъ декабристовъ — изъ-за нежеланія выслушивать ихъ, всерьезъ поддерживать или оспаривать, изъ-за вышучиванія и дерзкой высокомѣрной замкнутости — лишь немногіе въ то время догадывались, почему Лермонтовъ никого близко не подпускалъ, даже умныхъ и стоющихъ людей: «онъ былъ весь сосредоточенъ въ самомъ себѣ и не нуждался въ посторонней опорѣ».

Вдругъ я почувствовалъ, что пишу вяло, что не могу преодолъть не физическую, а какую-то душевную сонливость — вопреки недавнему утвержденію о творческой своей тренированности. Въ чемъ то виноваты и вы: иногда мнъ кажется нелъпымъ безпрерывное мое напряженіе, старающееся ничего не выдумать, ничъмъ своей работы не уменьшить, обреченное остаться безъ отклика, безъ милаго хотя бы отвъта (или же, что еще печальнъе — если, какъ въ прошломъ письмъ, вы сомнъваетесь въ моемъ «энтузіазмъ» и слова, имъ внушенныя, слова о ръшающемъ для меня писательскомъ примъръ хотите считать «надуманными и холодными»). Тогда все тускиветь во мнъ, сразу дълается скучнымъ и безцъльнымъ, причемъ это не отдыхъ, безвдохновенный и «малодушно-суетный», а какая-то безнадежная пустота, я немедленно чужой во всякой привычной обстановкъ (особенно же въ такомъ, какъ сейчасъ, темноватомъ безвкусномъ кафэ, словно призрачномъ и мнъ навязанномъ), и совпавшая съ новымъ моимъ сомнъніемъ, столь тяжело преодолъваемая лънь соблазняетъ оборвать прилежно начатое и остаться въ усыпляющей пустотъ.

# ПИСЬМО ДВЪНАДЦАТОЕ

На этотъ разъ я поколебленъ поспъшнымъ вашимъ нападеніемъ и особенно тъмъ, что нападеніе какъ будто благожелательное и объщающее. Вы пишете, съ прямотой, вамъ свойственной и все еще мнъ удивительной, съ какой-то, рвущей препятствія и условности запальчивостью, что всѣ мои разсужденія о Лермонтовѣ — обманъ, желаніе подмѣнить мое несомнѣнное къ вамъ чувство, попытка его «транспонировать» (по вашему же выраженію) на Лермонтова. Вы считаете, что угадали фальшивость моего волненія, что не въ моемъ дух в такъ погружаться въ чужое и, значитъ, мертвое, что я слишкомъ занятъ собой, и вы мнъ совътуете «не говорить обинякомъ», а безбоязненно обо всемъ высказаться и върить въ прежнее ваше дружеское, неизмънившееся ко мнъ отношеніе. Вы заранъе знаете первый же мой, естественный, справедливый отводъ — что если и было у меня какое-то неумышленное «транспонированіе», то явилось оно сл'ядствіемъ вами же неразръщенной, изъ-за васъ подавленной любви, и вы пытаетесь внушить сомнѣніе въ окончательности, въ безповоротности моего неуспъха, вы намекаете на странную вашу отвътность, какъ будто неясную и для васъ самой. «Все это не такъ просто», по вашимъ словамъ, и есть что-то у васъ никогда не мѣняющееся ко мнѣ — и душевное и даже физическое. Послъднее, пожалуй является нечаяннымъ утъщеніемъ или хитростью, да и первому не очень-то я довъряю: черезчуръ живы въ моей памяти обиды, отталкиванья, незабываемо-унизительная ваша со мной брезгливость. Но въ то же время я върю искренности (у васъ съ собой) восхитительныхъ вашихъ объщаній, ихъ исполнимости въ будущемъ и невозможности для васъ продолжать теперешнюю односторонне - чувственную и тусклую вашу жизнь, неизбъжности того, что опыть и многія сравненія укръпятъ любовную или хотя бы дружескую нашу близость, но я какъто сбить съ толку, оглушенъ, слишкомъ уже настроился на другое. чтобы вдругъ радоваться удачной, нътъ, необыкновенно счастливой перемънъ: въ насъ и горе и радость проникаютъ одинаково медленно, какъ будто имъ противится предшествующее наше спокойствіе. благополучное и упорно-лѣнивое. Вотъ вамъ сейчасъ нескрываемо жаль, что моя «душевная щедрость уходить на Лермонтова», вамъ досадна корреспондентская моя точность «вѣчные понедѣльники и четверги», но я не поддаюсь столькимъ благопріятнымъ признакамъ: противъ воли припоминаются всѣ выстраданные и вѣскіе упреки, вся долгая моя именно «настроенность на другое», и это словно бы мѣшаетъ мнѣ видѣть, что, наконецъ, случилось самое неожиданное и нужное, что произошло «чудо осуществленія», одно изъ рѣдчайшихъ въ моей жизни.

Должно быть, я не могу такъ сразу его вмъстить, я долженъ освободиться отъ чего-то другого, слишкомъ привычнаго и длительнаго, слишкомъ пожалуй даже удобнаго. Когда вы — во второй разъ - оставили меня одного, мнъ, какъ всякому еще не умирающему, еще не ръшившему умереть человъку, предстояла необходимость приспособиться также и къ этому и, значитъ, необходимость найти такое внутреннее къ вамъ отношеніе, которое отвело бы, уменьшило мою боль, и выборъ — по всему моему складу, не надъющемуся на успѣхъ, не побъдительному, не боевому — оказывался чрезвычайно ограниченнымъ: наединъ съ собой, безъ всякой посторонней помощи, безъ какой-нибудь мысли о замънъ (я не могу убить или переставить давнишнее кровное къ вамъ влеченіе, и другая женщина, на минуту опьянивъ, вызываетъ потомъ раздраженное долгое недовольство) — наединъ съ собой мнъ или оставалось преувеличивать мстительные свои планы и себя ими тъшить, безъ конца перебирая обиды (чтобы настроиться еще мстительнье), или же мнъ слъдовало «безпристрастно во всемъ разобраться» и для себя ръщить — полуотвлеченно и какъ-то немужествено — что ваша справедливость неизбъжно противоръчитъ моей и что ваша передо мной вина (какъ и моя передъ вами) неустранима и потому простительна. Я выбралъ второй способъ и, разумъется, выбралъ неумышленно, однако же. увъренъ, по той лишь причинъ, что первый путь — раздуваемой ненависти и мести — былъ однажды уже продъланъ (послъ первой вашей «измѣны»), и не столько онъ не удался, сколько мнѣ (повторяю и подчеркиваю — неумышленно, безсознательно) не хотълось его возобновлять. У меня природная склонность не останавливаться на одномъ, не опредъляться и не старъть, производить надъ собой все новые своевольные опыты (иногда завъдомо неблагоразумные) и все по новому принимать повторяющіяся жизненныя положенія, меня словно бы преслъдующія и объясняемыя странной повторностью

моей судьбы, какъ разъ опредълившейся и неумолимо однообразной. Вотъ почему, при тѣхъ же обстоятельствахъ, я бываю смѣлъ и внутренно-трусливъ, деликатенъ и назойливъ, ловокъ и неуклюжъ, и по тому же поводу негодую на лъвыхъ и на правыхъ, на върующихъ и скептиковъ, на простившихъ и на мстящихъ, и частое объясненіе той или иной моей «позиціи» — въ окончательной исчерпанности всъхъ другихъ. Если же въ какомъ-либо случаъ исчерпана и такая послѣдняя возможная у меня «позиція», я поневолѣ возвращаюсь къ любой изъ множества предыдущихъ и, повърьте, каждый разъ поступаю и настраиваю себя искренно, потому что неизмѣнно мое основа подобныхъ самовнушеній (полуголовныхъ, наносныхъ, почти незамътныхъ) и, кажется, эта основа — неосязательность, неустойчивость для меня всякой человъческой поддержки, какая-то предопредъленная моя безвоздушность. Итакъ, ничего не скрывая, хочу вамъ признаться, что все мое теперешнее практически-безцъльное, бездъятельное существованіе есть лишь одна изъ двухъ мнъ предстоявшихъ попытокъ приспособиться къ вашему уходу, къ вашей далекой и враждебной жизни, къ вернувшемуся одиночеству и ревности. И странно, отъ этой прохладной вялости, отъ скучающей, умствующей примиренности труднее освободиться, чемъ отъ мстительныхъ порывовъ: она и удобна, и небользненна, и какъ то полнъе меня втягиваетъ, и больше соотвътствуетъ моему назначенію, а главное, нътъ въ ней того, подготовленнаго къ перемънамъ, быстраго на рѣшенія, длящагося внутренняго жара, который заключенъ въ ненависти и можетъ мгновенно перекинуться на любовь.

Но даже и въ ненависти необходимо какое-то время, какое-то — пускай мгновенное — усиліе, какіе-то безпощадные признанія и упреки, чтобы всю скопившуюся злобу разрядить и какъ-нибудь отъ нея избавиться — насколько больше времени и усилій нужно для перехода лѣнивой, удобной и легкой вялости въ безпокойно-отвѣтственное, по настоящему душевно-противоположное состояніе — новой любви — или для оживленія любви уже существующей, но подавленной, обезцѣненной, давно усыпленной. Повидимому нѣчто похожее (оживленіе почти застывшаго чувства) мнѣ теперь именно предстоитъ, и у меня злорадная потребность смягчиться не вдругъ, не сразу, сперва хоть немного «свести счеты», возстановить въ памяти и вамъ осуждающе напомнить то, что какъ будто усыпило мою

любовь, послѣ чего я незамѣтно сдѣлался безжизненнымъ, прощающимъ и вялымъ — наше послѣднее, оскорбительно-холодное разставаніе. Вамъ могли бы показаться болѣе обидными и тяжелыми запальчивые мои (неизбѣжные въ концѣ ненависти) упреки, мнѣ же труднѣе вернуться къ любви черезъ такое, недостаточно наказывающее, недостаточно мстящее напоминаніе о первоначальной, полузабытой, спорной вашей винѣ.

Боюсь, эти искреннія мои слова представятся вамъ искуственными и бездоказательными, и мнъ хочется, ни въ чемъ не уступая, ихъ отстоять — такъ я увъренъ въ послъдовательной ихъ правотъ: просто они передаютъ то, что усвоено благодаря повторному опыту и что, будучи высказано — отъ человъческаго несовершенства, изъза отсутствія языковой текучести, равной непрерывному теченію душевному — выходитъ инымъ, слишкомъ уже замедленнымъ, слишкомъ замороженно-точнымъ, словно бы предугадывающимъ и выполняющимъ какую-то отвлеченную логическую схему. Въдь та же необходимость «свести счеты», «бросить обвиненіе измѣнницѣ въ лицо», «облегчить сердце исповъдью» бываеть у насъ и во время неразсуждающей, праведно-животной нашей молодости, и разница только въ томъ, что мы напередъ ничего не знали и не видъли пользы разсчета, незамедлительной ивлесообразности твхъ же своихъ поступковъ. Правда, обычно думаютъ, что разборъ и предвидънье нашихъ чувствъ неизмѣнно ихъ ослабляютъ и даже мертвятъ: мить это кажется върнымъ лишь объ отдельныхъ поверхностно-кратковременныхъ ощущеніяхъ (такъ удовольствіе отъ игры знаменитаго скрипача иногда убивается предвкушающимъ нетерпъливымъ ожиданіемъ) —длящіяся, кръпкія наши чувства, съ нами неотемлемо-кровно сливаясь, требуютъ, какъ и все въ насъ, разбора, ясности. зоркости, и такая настойчивая любознательность, на нихъ направленная, ихъ естественно обогащаетъ и лишь можетъ намъ помочь чтото распознать въ будущемъ и какъ-то ускорить неизбъжное.

Попробую съ разсужденіями закончить и безъ откладыванія и соблазновъ дѣятельно осуществить рѣшенное — вамъ напомнить о нашемъ разставаніи. Вы были для меня передъ самымъ отъѣздомъ такой, какою показались, какою захотѣли напослѣдокъ мнѣ показаться — помните чьи-то слова о «законъ послѣдняго впечатлѣнія». Я

не забулу этихъ ръщающихъ часовъ — какъ я горевалъ, боялся отчаянія, какъ все время себя подготавливаль и обманываль. Воть мнъ еше остается вечеръ съ вами наединь и весь слъдующій — до ночного поъзда — день, со всъми возможными его случайностями, и я себъ говорю, что плохое придетъ не скоро, что сперва у меня безмятежная радость и праздникъ. Затъмъ постепенно проходитъ этотъ безсильно-жадный, утомительный день и постепенно отпадаютъ эти неудачно складывающіяся для меня случайности, и впереди только вечеръ — при всъхъ —и жалкія минуты на вокзалъ. Все меньше остается быть вмъстъ, и все менъе я требователенъ къ судьбъ, все настойчивъе себя уговариваю: ну хотя бы и это — въдь лучше, чъмъ пустота, чъмъ совершенно ничего. Я опирался (какъ въ борьбъ со страхомъ смерти) на мысль о безконечной длительности всякаго промежутка времени и отбрасывалъ обычное у себя ощущение неустойчивости, сопровождающей все неокончательное и неповторимое ощущеніе не разъ уже возникавшее послѣ нелѣпыхъ, незаслуженныхъ похвалъ, изъ-за успъха, вызваннаго однимъ лишь отсутствіемъ соперниковъ, среди кутежа, безсмысленнаго въ самые безденежные мои дни. Я, обезсиленный, продолжалъ съ собою бороться, часъ за часомъ себя обманывалъ — и у васъ находилъ нъчто совсъмъ непохожее, какую-то упрямую озабоченность: вамъ только было нужно преодольть тягость посльдняго дня, трудныхъ — изъ-за моего отчаянія — послъднихъ часовъ и минутъ, вамъ только было тяжело оторваться, а дальше васъ что-то ожидало, и къ тому, что васъ ожидало, я видълъ въ вашихъ глазахъ лишь еле скрываемое, уже ненадолго откладываемое любопытство. Да, вы гоните отъ себя страданіе, вы умъете внутренно съ собой справляться, во-время производить необходимую душевную перестановку, направить на легкое и утъщающее послушную свою экзальтированность (вамъ замънившую негибкія, безпощадныя настоящія человъческія чувства), вы наконецъ «приспособились къ жизни» — и, разумъется, такъ благоразумнъе и проще. Вы достаточно промучились, чтобы отдохнуть, но эта самая ваша гибкость и приспособляемость черезчуръ опасна для вашихъ узей, и съ вами приходится быть осторожнымъ. И еще вы учите - всего неожиданнъе — именно съ вами вамъ же подражать: останавливать себя, не идти ни на малъйшую жертву, стараться экзальтированностью замънить любовь, не умирать отъ нея, но ею какъ бы

размъренно, какъ бы маленькими глотками опьяняться. Все это я незамътно усвоилъ, когда готовился къ вашему отъъзду, когда прощался и провожалъ, и, все это усвоивъ, нарочно себя оглушилъ сейчасъ же послъ проводовъ — посторонними и васъ оттъснившими впечатлъніями, а затъмъ — въ мъсяцы вашего отсутствія (и несомнѣнно благодаря вашему отсутствію) — сдѣлался такимъ же внутренно-гибкимъ, какъ и вы сами, и добился относительной независимости. И теперь я конечно върю искренности вашего призыва, но не брошусь (какъ раньше бы бросился) съ чрезмърной стремительностью вамъ навстръчу, а попробую найти разумное объясненіе перемѣнѣ, вдругъ случившейся безъ всякаго повода, безъ всякой моей заслуги, безъ тъхъ неуловимыхъ вліяній, безъ того воздъйствія, которое незамътно на насъ оказываютъ звукъ голоса, взглядъ, случайное пожатіе руки, чье-нибудь живое присутствіе — и вотъ единственно-правдоподобное объяснение (помимо, можетъ-быть, того, вамъ наскучилъ душевно-чуждый теперешній вашъ кругъ и что вы поневолъ вспомнили о прежней душевной нашей близости), единственная разгадка пожалуй для меня въ слъдующемъ: если женщину, въ чемъ-то передъ нами виноватую и много промучившуюся, долго не видъть, она — отъ раскаянія передъ нами, отъ собственной усталости и одиночества — иногда начинаетъ думать, что за это время открыла какую-то «добрую правду» и обижается на нашу невнимательность къ такой правдъ и къ ней самой, новой и доброй. Я не хочу быть невнимательнымъ къ вашей «правдѣ» и готовъ опять, нарушивъ свое спокойствіе, себя передълать на старый ладъ и уничтожить усилія многихъ освобождающихъ дней, но въдь самостоятельные эти дни все-таки уже были, вашей, благопріятной для меня, перемъны я тогда не предвидълъ и, какъ могъ, пытался отъ васъ себя выл'вчить и потомъ навсегда «иммунизировать»: простите же за медленность моей перемъны, за ея трудность, за нескрываніе трудности — я произвелъ, обращаясь именно къ вамъ, съ восхитительной и незамънимой вашей помощью, противоположныя предыдущимъ, возстанавливающія любовь усилія и лишь постепенно убъдился, что она не только служебно-творческая и не только «размѣренно опьяняющая» (какъ бываетъ у васъ), но что она живая и что если бы вы вошли, мнъ было бы облегчающе отрадно, отбросивъ разсужденія и разсчеты, по д'ятски не удержаться отъ слезъ (впрочемъ, не бойтесь — вы знаете эту, вами навъянную, съ вами считающуюся, слишкомъ уже деревянную внъшнюю мою твердость).

Я хочу васъ также предостеречь отъ возможной относительно меня ошибки (ужъ будемъ другъ о другѣ судить и думать безощибочно): вы неправильно считаете разгоряченныя, порою пристрастныя мои письма о Лермонтовъ «транспонированіемъ», намъреннымъ или нечаяннымъ отраженіемъ чувства къ вамъ, попыткой найти какой-то «эрзатцъ» раздъленности и счастья, избрать дъятельность, въ чемъ-нибудь достойную любви. Я больше не буду о Лермонтовъ писать, разъ это васъ уязвляетъ или хотя бы по самому существу не трогаетъ, но знайте, есть у меня (какъ и у многихъ другихъ) отъ прошлаго, отъ подаренныхъ мив безчисленныхъ чужихъ опытовъ, въроятно съ трудомъ завоеванныхъ, стоившихъ жизни и мученій — есть у меня какой-то, давно и неразрывно со мною слитый удивительный «интеллектуальный воздухъ»: онъ иногда проясняется, дълается понятнъе и дороже, иногда словно бы затуманивается и отходитъ вдаль, но во всъхъ случаяхъ онъ отъ меня неотдълимъ — частица моей жизни, непередаваемой каждоминутной ея поэзіи, частица любви къ вамъ, начинающагося старънія и малодушныхъ моихъ усилій не видъть, не понимать смерти.

### ЛЪСТНИЦА

«Идите здѣсь» — провела къ парадной двери.

«Я бы вышелъ черезъ кухню, а то, консьержка, даже и вамъ, можетъ скандалъ устроить».

«Ничего, ничего!»

Обогнали двое русскихъ — и Долголиковъ услышалъ: «вотъ одинъ изъ такихъ, ходилъ торговать, да и пристроился къ дамъ. Да это онъ, въроятно, и есть!»

Не оскорбился. На мгновенье стало грустно... Другой, выпустивъ изъ рукъ ношу, — побѣжалъ бы драться.... Нужно-то бы вѣдь такъ!.. Устроившися — «благороднѣй!» (Вѣроятно, это тотъ, энергичный).

...Часто: (лучшія русскія красавицы, изумительно одътыя, въ роскошныхъ квартирахъ, иногда титулованныя)... случалось (пассивно, холодностью) — отбояриваться, а не нападать.

...Откуда только что вышелъ:

Карабкался по ступенямъ. Звонилъ « Bonjour, mesdames! » сказалъ поварихъ и горничной, «будьте любезны спросить madame Ядренову, не желаетъ-ли она посмотръть русскія книги».

Горничная быстро вернулась — «пройдите, madame сейчасъ выйдетъ» — предложила състь.

Явилась не скоро. Кончала туалетъ.

Ждалъ, развязалъ свертки, разложилъ книги.

«Что же ты, Сащенька, въдь человъкъ-то ждетъ!»

«Не человъкъ, мама, а господинъ!»

Вышла съ кокетливыми извиненіями. Подаетъ руку (пріучила здороваться).

Выступила изъ береговъ павловской эпохи. Шелковое, фіолетовое платье въ лентахъ.

«Васъ такъ давно не было, появилось столько интересныхъ книгъ, я ждала, ждала — хотъла написать».

Самъ виноватъ: обычно сахарно-любезный, и (почти) надменно сухой, придя въ первый разъ, сбитый съ толку: сіяющей веселостью, безпечной болтовней, — показывая въ журналъ репродукціи Сомова: сказалъ, что, въроятно, служила моделью, была вдохновительницей.

«Здрав-ствуй-те!» сухо отвътилъ ему, прошлый разъ, на поклонъ, пожилой мужъ.

## ЗАРЖАВЪВШАЯ ДОРОГА

Нътъ идеальнъй нъмецкихъ дорогъ. (Всъ дороги ведутъ на фронтъ).

Берлинскіе троттуары — отвратительны; (такіе Д. помнилъ еще только въ Казани).

Въ спокойныхъ улицахъ, даже зажиточныхъ частей города — они мощены: старыми гвоздями, битыми бутылками, — по нимъ слѣдовать также пріятно и удобно, какъ по щебню или скошенному полю.

По такому троттуару кувыркаль Д. въ одномъ изъ пригородовъ буржуазнаго, блистательно-неуклюже-элегантнаго, спокойнаго (нерушимаго, расплывчатооткормленнаго) почти безъ запаха пива-сигары-мечтательнаго, взрощеннаго, пропитаннаго необузданнымъ, неуемнымъ, незглухающимъ порывомъ, летомъ фантазіи: жизни — запаховъ, неба, солнца, пейзажей — Италіи, Испаніи, Парижа; гдѣ дальній конецъ каждаго особняка — ломомъ връзается въ горизонтъ, разворачивая, расшатывая плиту лазури, неуклюжей, толстой, эмалевой — тверди; гдѣ каждая комната—домъ, а садъ — Парадизъ, — потому что непремънно соединяется съ настоящимъ лютеранскимъ Раемъ — (тамъ-то и есть конечная станція трамвая: Берлинъ-Багдадъ), и отъ одной до другой остановки: есть время удобно вздремнуть, переваривая (если привыкъ, приспособился къ морской качкъ) —

красную пищу, скръпленную цементомъ картошки, разведенной на пивъ.

Долголиковъ колченожилъ по остроконечнымъ волнамъ троттуара, мощеннаго: старыми подметками гвозженныхъ солдатскихъ сапогъ.

Уже показалась вдали цъль его напряженнаго лета — грандіозный замокъ - вокзалъ, льющійся цвътникомъ стеколъ, съ подъѣздомъ-мостомъ.

Зазъвавшись, Д. — толкнулся въ тумбу... и: своротилъ ее... «vorsicht!; тотчасъ же прохрипъло ржаво — выпалило по улицъ (кругомъ никого не было)... почувствовалъ, что началъ опускаться, успъвъ замътить, что изъ металлическаго столба дугового фонаря — выскочила фигура (заржавъвшая въ истлъвшихъ лохмотьяхъ) и механически оживши — начала опускать (вертя ручку) — фонарную лампу пропорціонально осъданію части мостовой и троттуара.

Вокругъ: скрипъло, визжало, дрыгало — квадратное небо отлетало.

Площадка осъла глубоко, прохрипъвъ по герметически прилегающимъ позолоченнымъ ржавчиной, чугунно-кожимъ стънкамъ (съ очками лампочекъ на носу).

Остановилась толчками, въ разъявшемся пространствъ, межъ усилившихся хрустовъ и визговъ, сильно накренившись.

Туманомъ, тучей взлетъла: іодистая, желъзистая пыль.

Съ закрытыми глазами, расчихавшись (испугавшись, что выдаетъ себя), скатываясь, подъ создавшійся откосъ — повисъ, порѣзавшись порвавшись на путаницѣ фантасмагорическихъ машинъ.

(Конечно, давно зналъ, догадался, что попалъ на Безшумную Дорогу, пересъкающую Германію отъ франко-бельгійской, до русской границы, перекрещенной Nord-Sud' — Датско-Австрійской). « Vorsicht! » вперемежку съ еще болъе оглушительнымъ "Achtung!" — гремъли по подземелью. (Сверху, съ поверхности земли, чтобы заглушить ихъ: рокотало "Uber alles" черезъ нъсколько минутъ — смънившееся Зигфридомъ, быстро умолкшіе).

Ржавые желъзные брусья и спицы — ломались подъ тяжестью его тъла — и, исполосованный, соскользнулъ кое-какъ, сталъ на ноги. Онъ былъ въ заросляхъ машинъ.

Ръдкій электрическій свътъ — слабо освъщаль уходящіе въ стороны своды и корридоры.

Платформа, на которой онъ опустился — накренилась: съвъ на нъсколькоэтажный танкъ-нахлобучившись на него шапкой.

Выбирался на дорогу — какъ обезьяна, какъ муравей.

Нога: везд'є, ровно, по щиколотку, уходила въ жидкую, зеленую — пл'єсень. (Много л'єтъ: хозяйничало только Время).

Танки, танки, танки: отъ гигантскаго до пигмейнаго (какъ матрешки вставляющіяся одна въ другую); аэропланы, геликоптеры, чудовища невыразимой жути — наплыли на Долголикова — летучія мыши (о, онъ меньше мушки, въ паутинъ!) — тянулись къ нему, обмохначенные лишайной плъсенью: крылья, лапки, клювы!

Побъжалъ: крича, визжа, скуля, свистя, стуча зубами (изръшеченный холодными иглами).

... Вдругъ сжигающій рефлекторъ автомобиля!

Завопилъ: «спасите! Au secours!" даже "Socorro!" (а по нъмец-ки-то и не зналъ!).

Но они, живыя существа — перепуганы, взбудоражены, озадачены — не меньше.

«Ruhe! Calmez-vous! смирна!» — заскорострѣлили, въ обрадовавшагося голосамъ, Долголикова.

Ихъ пятеро, у самаго стараго — каска на головъ (не снятая впопыхахъ), всъ въ резиновыхъ перчаткахъ, маскахъ съ хоботами-колпаками, въ бълыхъ, лабораторныхъ халатахъ.

Въ мрачномъ молчаніи, посадивъ плѣнника, поѣхали по слѣдамъ. (Люкъ давно закрылся).

Повернули въ сторону, сильно освътивъ автомобиль.

Одинъ изъ наблюдавшихъ Долголикова, съ нескрываемымъ любопытствомъ сказалъ успокоительно (считая пульсъ, пріоткрывая въки, смотря зубы, наблюдая несведенный взглядъ, стукая по сухожильямъ подъ колънной чашечкой): «судя по тому, какъ онъ быстро оправляется: несомнънно — безъ умысла».

— «Русскій изъ Парижа» (констатировалъ, роясь въ карманахъ другой), — «художникъ, имълъ выставку въ Берлинъ... «Орнаментный кубизмъ», а, вотъ, русскіе (конечно, умъли читать), отпечатанные листочки: Перевозъ дада № 1, № 2 « ah, ein dadaister! »а вотъ, съ рисунками, его-же поэма, по французски « Foule immobile »

(Уже совершенно успокоился — какъ всякій больной въ рукахъ доктора — слушалъ, наблюдалъ, смотрълъ, даже улыбался).

Автомобиль шелъ очень тихо (всѣ были увлечены) — и, остановился.

«А вотъ конверты Совътскаго Посольства» — и къ плъннику: можетъ быть, вы собираетесь ъхать въ Россію?» — «Да, надъялся, въ скоромъ времени — благодаря нъкоторымъ связямъ». — Какъ относитесь къ Германіи?» «Другъ, симпатизирую — она страдаетъ, какъ и Россія отъ общихъ враговъ». — «Какъ вы очутились въ подземельи?»

Разсказалъ.

«Вы видите, что здѣсь,нѣсколько лѣтъ, не ступала человѣческая нога, (провезли, показали, освѣщая рефлекторами, еще нѣсколько километровъ) — «вы убѣдились воочію, что Германія никакихъ военныхъ подготовленій не дѣлаетъ и при случаѣ подтвердите это...» —

«Сочту священнымъ долгомъ! — Я върю въ будущее Россіи и Германіи!». Завязали глаза, почистили костюмъ.

«Вы отправитесь немедленно-же на вашу родину! Идите показаться квартирной хозяйкъ и упаковать вещи. Herr von Unsern поможетъ вамъ собраться и устроиться въ вагонъ. Вы достаточно культурный человъкъ, чтобы держаться благоразумно — это въ вашихъ же интересахъ.

Прошло нѣсколько лѣтъ, раньше чѣмъ (побуждаемый голодомъ), рискнулъ опубликовать приключеніе.

## на чужой улицъ

Шелъ почти не торопясь, не волнуясь (разстояніе, время — хорошо вымърены), въ метро, къ послъднимъ билетамъ «алле-ретуръ».

Тротуаръ, межъ каменныхъ стънъ, потайныхъ монастырьковъ и больницъ — широкій, пустой.

За сотню шаговъ: въ развалку, прохлаждаясь, одътый какъ въ деревнъ, по праздничному: встръчный.

Идя, по своей, даже крайней, правой сторонъ (идеальный выполнитель предписаній), почти касаясь стѣны, занятый рѣшеніемъ: въ какое изъ двухъ мѣстъ ѣхать раньше (день — судите сами: исключительно дѣловой!) — Д., хотя и замѣчалъ, время отъ времени — надвигающуюся фигуру — ни малѣйшаго вниманія ей не удѣлялъ, и уяснилъ только уже на разстояніи 3-4 шаговъ, что тотъ хочетъ пройти около стѣны.

Чувствуя себя во всеоружіи закона, и разсчитывая, что встрѣчный, въ послѣдній моментъ, подчинится: продолжалъ «гнуть свое»... и, дисциплинированый европеецъ, французъ: посторонился... но, ровно настолько, чтобы не усложнять жизнь вопросомъ прохожденія одного твердаго тѣла, черезъ другое — и: завѣдомо намѣренно, откровенно, со злобой показывая это (хотя и не съ русской допустимъ — силой) — стукнулся съ нимъ плечомъ.

Д. не ожидалъ этого, и утилизируя накопленный опытъ, оглянувшись назадъ, мягко сказалъ (раньше, въроятно, не посмълъ бы сдълать и этого): «С'est gentil, ça!» «Соп, va!» немедленно бросилъ встръчный: злобно, съ вызовомъ (но опять-таки, не по-русски сухо), собираясь, привычно, парировать (и, конечно, удивляясь, досадуя — вялости аттаки) цълымъ потокомъ: словъ, доводовъ, ругательствъ.

Нѣмой и умонеповоротливый, человѣкъ иного темперамента, Д. не проронилъ больше ни звука, но по завѣту Достоевскаго: ему хотѣлось биться о землю (броситься передъ обидчикомъ на колѣни, благодарить, (издѣваясь надъ нимъ), кричать, что онъ оскорбилъ беззащитнаго, преслѣдуемаго иностранца — не имѣющаго отечества русскаго.

«Какъ тутъ принимать французское гражданство — когда они такіе: холодные, жестокіе, безпощадные, нравственные эксплуататоры!»

(О, какой горой навалилось: оскорбленіе, раздавленность, ипохондрія!).

Куда, какъ бѣжать отъ людей?!

Какъ сойти съ пути бъснующейся жизни?

О, бъдность, приковывающая къ городу!

…Но, продолжая успокаивать себя — подумалъ, вообразилъ это происшествіе въ Диковъ Отпътомъ....

(Всегда встаетъ передъ глазами, звучитъ діалогъ — синтезъ довоенныхъ отношеній... «сукинъ ты сынъ, да за что же человѣка-то ударилъ»?!

«Это не человѣкъ, а баринъ!» «Вѣдь шелъ, тебя не трогалъ!» «Да онъ не нашъ — страшный: но съ панкомъ, харя яйцомъ, не то коршунъ, не то змѣя, али колбасникъ... да што ты ко мнѣ привязался?! Эй, наши, бей его!»

Нѣтъ... ужъ если нельзя выйти изъ жизни, то хоть отдалиться отъ самыхъ низовъ ея, отъ гущи, ямы, всеравенскаго, кишащаго скотства — скрыться еще глубже: въ буржуазную, личную обособленность.

Зачъмъ не избъжалъ, предупредительно, по-поповски, по-iезуитски не преклонился передъ напыщенно пыхтящимъ, въ крикливомъ воротничкъ, галстухъ, кашнэ — не пошедшаго сегодня на работу — деревенскаго червя?!..

...«Перестань-ка, братъ, сжимать кулачишки, визжать, брызгать слюной и материться; тамъ-то бы, въроятно, тебъ учинили кулачную расправу, заставили «показывать: жидъ ты или нътъ», читать «Върую», пъть «Интернаціоналъ», потомъ «пить мировую» и т. д.» — увъщевалъ себя Д.

«Возвеселись-ка лучше, сожмись — благодари Господа!»

## СЛУЧАЙ ИЗЪ КИПУЧЕЙ ЖИЗНИ МИТИНГОВАГО ОРАТОРА

«Гражданки и граждане! Я буду говорить объ одной опасности! Существуетъ опасность общественаго значенія, граждане! Эта опасность — вотъ она!.. Моя щупленькая персона! Мужья, отцы семействъ: берегитесь этого созданья! Онъ, этотъ червякъ, подкарауливаетъ ваши сокровища, и, зная, что это не его и никогда не будетъ принадлежать ему: все же дъла-

етъ ихъ, вашихъ женъ и дочерей, своими плѣнницами, повергаетъ въ безнадежность, въ уныніе, лишаетъ ихъ мужей.

Онъ лишаетъ націю дѣтей, граждане!

Страна вырождается благодаря ему, граждане!

Это благодаря ему, наши женщины идутъ въ монахини, въ проститутки, остаются старыми дъвами!!!

Это новый Ляндрю... но значительно страшнъй настоящаго, граждане!

Это дѣло его рукъ: все возрастающія самоубійства и неисчислимое количество покушеній, исковерканныхъ жизней!

Вотъ результатъ его гнусной работы, граждане!

Вотъ примърный гражданинъ, своего отечества, можно сказать, граждане!

И судъ безсиленъ!

Съ точки зрѣнія закона — онъ ненаказуемъ!

Все шито-крыто! Тише воды — ниже травы!

Канцелярскими, бумажными порядками — подъ него не подкопаешься.

Онъ: не убивалъ, не помогалъ, не совътовалъ. Въ большинствъ случаевъ — даже не былъ знакомъ!

Даже ни разу не говорилъ съ самоубійцами!

Въ такомъ случаћ, въ чемъ же я его обвиняю, — спросите вы?

А, вотъ я вамъ сейчасъ объясню — гражданки и граждане!

Выслушайте меня внимательно!

Есть соблазнители типа Ляндрю, о которомъ, я только что упоминалъ, уважаемое собраніе, — но вѣдь онъ же сущій ягненокъ, ангелъ Божій, по сравненію съ моимъ обвиняемымъ, котораго я стараюсь изловить вотъ уже 15 лѣтъ!

— Я еще разъ, возвращаюсь къ Ляндрю... граждане! Не поймите меня плохо, граждане!

У того было, такъ сказать, математически допустимое.... или, если кому-нибудь угодно... скорѣе... какъ бы это сказать... экономическое, пожалуй, оправданіе... во всякомъ случаѣ — онъ зналъ, что онъ тягчайшій преступникъ, — онъ зналъ, что дѣлаетъ, и дѣлалъ что хотѣлъ, онъ дѣйствовалъ сознательно... такъ сказать — отвѣчая, и довольный своими поступками... онъ, по крайней мѣрѣ, не обманывалъ себя... и, да, да, да!.. поймите, станьте на мою точку эрѣнія.

граждане! его оправданіе въ томъ, что, онъ по крайней мѣрѣ, — дѣлалъ, что хотѣлъ... а, вѣдь, мой-то молодчикъ, — отвѣтственъ, за гибнущіе вокругъ корабли... почти не больше чѣмъ мы съ вами — граждане!

Ляндрю убилъ 12 женщинъ... ну, прибавимъ еще 5, причины исчезновенія которыхъ неизвъстны... Но какимъ образомъ дълалъ онъ это — спрошу я васъ, гражданки и граждане?!.

Это всѣмъ хорошо извѣстно!

Послѣ того какъ онъ: ухаживалъ, завлекалъ ихъ, жилъ съ ними; можетъ быть, нъкоторыя любили его, нъкоторыя, можетъ быть любили только его, только благодаря ему узнали любовь!!. и если бы онъ не былъ убійцей... и (и потомъ... какъ это ни чудовищно... прошу уважаемое собраніе извинить меня за подвернувшееся... такъ сказать... моральное... опять-таки, какъ это ни чудовищно... оправданіе, такъ сказать, его поступковъ... у него есть.. ну, конечно, совершенно недопустимое, съ нашей, человъческой, христіанской точки зрънія... — оправданіе... такъ сказать... какъ это ни невозможно!.. это, видите-ли, быль его способъ существованія! (не знаю, можеть быть, и побочный), этимъ онъ кормился; это было его предпріятіе, торговый домъ, служба... онъ тратилъ все свое время на организацію, подготовку, такъ сказать, — сдълки... купли-продажи... для каждой аферы надо было написать новый романъ, новую пьесу, сценарій, старательно найти, выбрать злосчастныхъ актеровъ, и т. д., и т. д., и любовныя услады — были для него не больше, какъ пріятный, любезный разговоръ съ кліентомъ, а завершеніе, лишеніе жизни... есть всего лишь, такъ сказать, — упаковка, отправка по назначенію проданнаго товара... и если бы онъ не убивалъ ихъ, говорю я... тогда бы, граждане, я первый предложиль бы дать ему орденъ почетнаго легіона.

Исторіи изв'єстны и другіе прекрасные кудрявые барашки, расп'євальщики соловьемъ: донъ Жуанъ и Казанова, наприм'єръ.

Этимъ, въ одинъ прекрасный день, женскіе клубы, поставятъ памятники.

А мой щупленькій господинчикъ, который, одинъ, — представляетъ собой, общественную опасность... онъ доводитъ, свои жертвы, до самоубійства — вопреки своему страстному желанію... онъ ихъ всѣхъ любитъ... и каждый разъ, хотѣлъ бы жениться и оставаться

върнымъ до гробовой доски... тогда какъ ему, чаще всего, не удается даже и познакомиться съ ними!

Онъ смотритъ на нихъ исподтишка, плачетъ отъ экстаза (и будьте увѣрены — не притворными слезами, какъ это ни странно, онъ — сама искренность!), они его кумиры, немыслимъйшіе боги; онъ жаждетъ, чтобы его любили! Онъ жаждетъ любви!

И, должно быть, обладая гипнотической силой — притягиваеть ихъ, дълаетъ ихъ сомнамбулами, погружаетъ въ грезы, въ разславбляющія волю, — мечты!

И онъ любять его! Каждая хочеть стать его женой, любовницей, имъть отъ него дътей.

Онъ такъ подчиняетъ ихъ себъ настойчивыми взглядами, требованіями, безмолвными объщаніями, приказываетъ имъ съ такой силой, что онъ: разводятся съ мужьями, возвращаютъ слово женихамъ, покидаютъ любовниковъ!!.

Онъ отвъчаютъ ему мимически, или напъвая соотвътствующіе обрывки пъсенъ, или метафорическими фразами, — языкомъ влюбленныхъ женщинъ, котораго онъ, по наивности, по простотъ — не знаетъ, не понимаетъ, не изучалъ, потому что не въ состояніи учиться ничему (онъ занятъ только сравненіями, фантастическимъ, поэтическимъ, безполезнымъ ковыряньемъ въ себъ).

Онъ не думаетъ о предстоящемъ, не организуетъ, а убъгаетъ отъ него!

Такъ вотъ, полюбуйтесь на этого музыкальнаго дьявола, граждане!!

Полюбуйтесь на этого сумасшедшаго, съ пеленокъ!!

На этого творца экстазовъ, который покидаетъ свои созданія ровно за минуту передъ завершеніемъ.

Онъ бъжитъ отъ мелочей, съ которыми связано обладаніе женщиной.

Больше всего онъ бъжитъ отъ нея самой!

Чувствуетъ паническій страхъ, экстатическій, говорить съ ней. Говорить со своимъ Богомъ!!

Онъ предпочитаетъ бросить ее въ грязи, покинуть заброшенную всъми, оставить ее погибать.

«Есть - ли граммофоническія слова, есть - ли театральные жесты — пошлъй!

А свой бредъ, какимъ образомъ передать его!?

О глупъйшая комедія, жестикуляція и вздохи!..» — восклицаетъ онъ.

И хотя и клянется, почти ежедневно, не начинать больше никогда, я все же думаю, и могу подтвердить, что это кончится только съ послъднимъ его вздохомъ, граждане! — потому что и начинать то нечего, онъ это принесъ съ собой въ міръ, несетъ въ себъ!

А, прожилъ онъ, только еще половину жизни.

Онъ только еще совершенствуется, такъ сказать, только еще входитъ во вкусъ, только еще сатанъетъ, горчаетъ — ожесточается и привыкаетъ, матеръетъ!

Его бѣда, мнѣ кажется, въ томъ, что онъ даже и не дѣлаетъ ничего... во всякомъ случаѣ, сознательно, намѣренно, обдуманно... все дѣлается, творится помимо него; и въ ужасномъ потокѣ, адскаго, разрушительнаго пламени, бушующаго вокругъ него, — онъ сгораетъ, мучается больше всѣхъ. Я знаю, какъ онъ ищетъ смерти, съ какой радостью умеръ бы онъ! Но избавленіе, забвеніе бѣжитъ отъ него, какъ отъ Тантала — влага. Я знаю, — отъ него лично, объ этомъ, онъ молитъ, проситъ, — избавить его отъ нестерпимыхъ, нескончаемыхъ мукъ. Онъ самъ умоляетъ меня заступиться, защитить, прекратить все возрастающее количество его несчастныхъ жертвъ. Онъ самъ вопитъ объ ужасѣ, нависшемъ надъ нашимъ народомъ, — источникъ, причина котораго, единственно, онъ же самъ. «Вѣдь не будь меня!» и т. д. говорилъ онъ мнѣ.

Граждане, взываю къ вашему милосердію — совершимъ благое дѣло: прекратимъ муки величайшаго грѣшника!

Но самое главное, мои бъдные сотечественники: подумаемъ о себъ!

Подымаю вопросъ о созданіи національной самообороны, противъ быстраго, неминуемаго вымиранія: мы невозможная страна, гдѣ мужчинъ почти уже въ два раза больше женщинъ, изъ которыхъ, кромѣ того, — подавляющее большинство: старухъ!

...Я очень радъ, уважаемые граждане, что миъ удалось, наконецъ, заставить выслушать меня внимательно!

Я радъ видъть, все возрастающее, все больше охватывающее васъ волненіе... Вотъ произошла фильтрація: передо — мной, или

даже върнъе — я въ плотномъ наэлектризованномъ, стальномъ, рас- каленномъ до красна, кольцъ — мужчинъ.

Возвышайтесь, надвигайтесь, подымайтесь каменной **стѣной,** трубой, — превращайтесь въ несгораемый шкафъ, — захлопните злодъя!

Да-съ, я не скрываю, что вы лицомъ къ лицу съ источникомъ, первопричиной вашихъ несчастій, бѣдствій, пораженій.

Я не только не скрываю этого, какъ видите, но всѣми силами внушаю вамъ, молю васъ — покончить, разъ навсегда (и вѣдь это же такъ легко!) съ этой молніеносной искрой, цвѣтущей на плѣсени, — съ этой кнопкой, приводящей въ дѣйствіе адскую машину.

Вотъ сейчасъ же, я могъ бы указать, ткнуть пальцемъ вотъ въ того-то и того-то, чья жизнь разрушена, нашимъ общимъ, и моимъ личнымъ, врагомъ!

Итакъ, гражданки и граждане!

Положимъ-ли мы смиренно къ его ногамъ остатокъ нашихъ жен-шинъ?!.

Сколько еще жертвъ, сколько семействъ, монахинь, проститутокъ, сумасшествій, несчастныхъ браковъ, благодаря ему!?

Вы не потерпите больше это поганое насъкомое; этого Соловья-Разбойника, обложившаго дорогу нашей: спокойной, нормальной, здоровой жизни; этого спрута, притаившагося подъ камнемъ, выщупывающаго, сосущаго, прязнящаго своими глазами-фонарями, каждую женщину, попавшую въ зону его вліянія!!

Нужно сбросить эту ехидну, стряхнуть этотъ кошмаръ, навожденіе; линчевать, раздавить, какъ вошь, сложить двѣнадцать разъ, этотъ рахитическій скелетъ, это утонченное чудовище, эту стклянку съ запахомъ безнадежности, скуки, гнусности, смерти!!!

...Граждане, я къ вашимъ услугамъ!!!!

…И держите меня, ради Бога, хорошенько, чтобы я не ушелъ изъ вашихъ рукъ — въ ковшъ поданной мнѣ напиться — воды!!!

За мной, граждане!!!!» (и выскользнулъ, смалодуществовалъ).

# ВЕСЕННІЙ УЛЕЙ

Занятія кончались въ полдень.

Съ ящикомъ красокъ, прямо въ ресторанчикъ предпріимчивой птальянки, основавшей его на выпрошенныя, у нъсколькихъ художниковъ-иностранцевъ, деньги, ставшей маленькой знаменитостью: мадамъ Розали.

Прітьзжающіе въ Парижъ художники — въ первые же дни отправляются: въ Ротонду и къ Розали.

Снаружи и внутри ресторанчикъ покрашенъ шоколадно-морковной масляной краской.

На стеклѣ надпись: ресторанъ-бульонъ, кофе съ молокомъ — говорящая знающему человѣку, что здѣсь можно дешево набить желудокъ.

5-6 мраморныхъ столиковъ густо загромоздили комнату. Направо стойка. Въ глубинъ входъ въ кухню. По стънамъ нъсколько картинъ и рисунковъ.

Почти всв посвтители знали другъ друга.

Вотъ, весельчакъ художникъ-французъ, — упорно дѣлающій себѣ карьеру, въ рабочемъ халатѣ, перепачканномъ красками. Онъ сейчасъ съ удовольствіемъ прошелъ безъ шапки, по весеннему солнцу, нѣсколько кварталовъ по Монпарнассу.

Мексиканскій поэтъ, затосковавшій по родинъ, разсказываетъ о чудесахъ тропической природы.

Англичанинъ, историкъ, долго жившій въ Константинополѣ, со своей подругой, бельгійкой, моделью, позировавшей не такъ давно въ «La Palette», гдѣ работаетъ Долголиковъ.

Нъмцы, итальянцы, шведы, испанцы, норвежцы, греки, русскіе, поляки, японцы— по одному, по два, представляющіе свои національности.

Всѣ говорятъ, балагурятъ по французски, лишь недавно пріѣхавшіе изъ Италіи — сѣверянки — не безъ желанія щегольнуть, громко перекидываются, съ хозяйкой и ее племянницами: высокими, полногрудыми, звонкоголосыми, налитыми особо, по южному матово-фарфоровыми красавицами — по итальянски.

Конечно, нъкоторые молодцы, особенно соотечественники, приходятъ только, чтобы полюбоваться, поболтать, посмъяться съ ними... но «о, нътъ, вы имъ не женихи, ни за что не отдамъ за художника, вы народъ необезпеченный!», частенько напоминаетъ Розали...

Племянницы перестаютъ, на минутку, смѣяться, а, весельчаки, едва-ли серьезно собиравшіеся жениться, тотчасъ возобновляютъ свои шуточки.

Долголиковъ объдаетъ на франкъ съ небольшимъ: два кусочка хлъба («мадамъ Розали, пожалуйста еще на одно су хлъба», слышится отъ столовъ) боль супу, бифштексъ («кровавый бифштексъ, пожалуйста, мадамъ Розали») или кроличій рагу, и тарелочку: или мелкихъ бобовъ, или сладкаго горошку, или спагетти (тонкіе итальянскіе макароны съ помидорнымъ соусомъ или сыромъ). Иногда еще кофе съ молокомъ и хлъба («кофе съ молокомъ, послъ ъды!» не скрываютъ своего удивленія сосъди, выражая его поднятыми бровями и легкимъ движеніемъ; съверяне удивляются меньше) или сметаны съ вареньемъ, очень ръдко какой нибудь салатъ; а вкуса легенькаго французскаго вина — почти и не зналъ («объдающимъ безъ вина — присчитывается су») — боясь за желудокъ.

Вотъ уличка наполнилась выстрѣлами бича. Прогромыхалъ омнибусъ кавалерійскаго училища. Пожилой, громадный, добродушный возница сейчасъ явится удивлять богему количествомъ съѣдаемаго.

«Месье дамъ!» поздоровался онъ, безъ навязчивости (услышатъ его только тѣ, кто хочетъ), съ чувствомъ собственнаго достоинства (но и не больше), спокойно, увѣренно, не скрывая желанія — пошутить поточить лясы, о политикѣ и о нѣмцахъ (дѣло происходитъ до 1914 г.), о неправильностяхъ языка, допускаемыхъ говорящими вокругъ иностранцами.

Этотъ бульона не ъстъ!

Рюмку коньяку у стойки, два-три мистье краснаго вина за ѣдой. Порціи двѣ мясного (непремѣнно — свиная или баранья котлета), «поммъ соте», или цвѣтная или брюссельская капуста, салатъ, сыръ, сладкое и кофе съ ликеромъ.

Уже нъсколько мъсяцевъ приходилъ сюда объдать Долголиковъ — въ началъ мъсяца чаще чъмъ въ концъ, пока есть деньги, зная лишь нъсколько человъкъ, по академіямъ.

Хозяйка, узнавъ, что онъ русскій: «а, русски! я была Одэсса, ечень харашо!»

«Вы художникъ?» спросилъ, подойдя къ нему, курчавый, въ плисовомъ поношенномъ костюмѣ, не виномъ пьяный, интересный, запоминающегося вида, человѣкъ — иногда бывавшій въ ресторанѣ.

Получивъ несмълый утвердительный отвътъ — «я тоже — богатъи начали покупать мои работы — хотите, я устрою и васъ? Вы любите Пикассо?» Показалъ онъ, только что начавшій выходить, журнальчикъ.

«Тутъ, за угломъ, есть погребокъ, тамъ неплохое вино. Мы ходимъ туда».

Услышавъ, что у Долголикова не много денегъ: «ah, l'argent, c'est terrible!

«Знакомы-ли вы съ редакторомъ этого журнала? — у него есть картины Руссо, Пикассо, Дерена, негритянская скульптура. Мы пойдемъ къ нему» — трещалъ онъ порывисто, темпераментно, очень симпатичнымъ, мягкимъ, анархическимъ, бодлеровскимъ, неимѣющимъ ничего общаго съ сутолокой жизни, безвозвратно погибшимъ, близкимъ къ геніальности, къ безумію, братскимъ, беззастѣнчивымъ голосомъ.

«Благодарю васъ, вы оечнь любезны, но у меня мало времени, я хожу работать въ академіи».

«А, вы работаете въ академіяхъ?! Въ такомъ случаъ убирайтесь!» И отошелъ.

Открылась выставка «Независимыхъ», и незнакомецъ увидълъ этюды Долголикова, сдъланные въ кубистической академіи.

«Я видълъ ваши работы — не плохо», сказалъ онъ, придя въ ресторанчикъ.

Встрътились на бульваръ, тотъ шелъ пъшкомъ съ Монпарнасса на Монмартръ.

Долголиковъ проводилъ его до Grand Palais, съ интересомъ слушая.

Это былъ, ставшій черезъ нѣсколько лѣтъ извѣстнымъ — художникъ, пріѣхавшій въ Парижъ щеголемъ — какими бываютъ только жители столицъ и большихъ портовыхъ городовъ юга Европы — со-

вершенно опустившійся, рваный, спящій на полу, голодающій, не могущій дня прожить безъ эфира, кокаина, гашиша или опіума и алкоголя — то нѣсколько лѣтъ дѣлая скульптуру, то переходя на живопись, неорганизованный, беззаботный, несмотря ни на что, очень деликатный; говорившій на всѣхъ языкахъ съ англійскимъ свистящимъ акцентомъ; со всѣми на ты, пріятель всѣхъ новаторовъ-художниковъ и писателей, очень интересный собесѣдникъ, умѣющій обходиться безъ сплетенъ.

Долголиковъ жилъ, въ сосѣднемъ съ ресторанчикомъ домѣ, состоящемъ исключительно изъ мастерскихъ. Огромная стеклянная этажерка перегороженная на 100 частей.

(M-r Dolgolicov, 9, rue Campagne Première — Atelier 27, Escalier A' Paris (14). Франція, — написалъ онъ свой адресъ домой).

Дворъ ширины входа съ улицы, круто опускался, — чтобы удобнъе подвозить мраморъ и другіе матеріалы, и погружать скульптуру, изъ находящихся частью подъ землей, большихъ мастерскихъ, но слишкомъ сырыхъ, поэтому ходившихъ подъ гаражи.

Тотчасъ по входъ во дворъ, въ началъ площадки, идущей вдоль всего дома — консьержка: смъсь швейцара, управляющаго и полицейскаго, безъ въдома которой не повернешься въ постели.

Ночью, послѣ 10 — она пневматически открываетъ входную дверь и, проходя мимо — нужно произносить свою фамклію.

Лъстницы, почти въ абсолютной темнотъ, во всю длину дома — корридорчики.

На третьемъ этажѣ, по правой сторонѣ (лѣвая глухая) — нѣсколько десятковъ мастерскихъ, ихъ номера написаны на узкихъ стеклахъ, надъ дверями.

По величинъ — это комнатки отелей, камеры одиночнаго заключенія. Кушетка да дверь — ширина, на шагъ больше — длипа, окно во всю стъну, выходящее во дворъ.

Каминъ, плоскій шкафъ съ водопроводнымъ краномъ. Бѣлыя стѣны.

Узенькая софа, кухонный столикъ, табуретка и мольбертъ — ne- ′ регружали мастерскую.

На стънахъ, сохнущія работы.

Бълая-же, занавъска окна.

Скучно, непривътливо, скупо, нежило. Неметено, нетоплено.

За окномъ, напротивъ, немногимъ превышая — стѣна, влѣво открывающая видъ внизъ на большую мастерскую.

Иногда тамъ рисовали модель — двѣ — три женщины англо-саксонки, заискивающія передъ мужчиной, работавшимъ механически, безостановочно.

Сегодня женщины не работали, а играли на гитаръ и пъли: «моей кита-китаянки» — исходя въ дикой сантиментальной, неизбывной тоскъ.

Одну изъ нихъ Долголиковъ видълъ на журъ-фиксахъ своего профессора; несмъло поклонился — отвътила игриво.

Отошелъ отъ окна.

Работать не хотълось.

Пошелъ въ Люксембургскій садъ.

Стриженныя деревья, толпа, цвѣты, фонтаны, прекрасныя базальтовыя и бронзовыя статуи; политыя, тающія отъ испарины дорожки, радуги, вертящихся на газонахъ, оросителей. Клюющіе изърукъ хлѣбъ, купающіеся, пролетающіе въ струяхъ воробьи и дикіе голуби. Работающіе садовники. Играющія дѣти. Младенцы, утопающіе въ драгоцѣнныхъ, бѣлоснѣжныхъ кружевахъ, которыя они ухитряются не пачкать.

Скамейки и стулья, переполненные читающими, дремлющими, разговаривающими.

Влюбленные, не стъсняющіеся, не скрывающіе своего счастья. Всюду жизнь, движеніе, радость, покой, смыслъ, цъль.

... И эта блуждающая, сухая, звенящая своимъ одиночествомъ песчинка, то вдругъ поглощающая вселенную, какъ песчинку оторзанной личности.

Слонялся по саду.

Подростки играютъ въ теннисъ, взрослые въ крокетъ, дѣти катаются на каруселяхъ, раскачиваются на механическихъ лошадкахъ, на велосипедо-карусели, смотрятъ петрушку.

Вокругъ бассейна большого фонтана, выгнавшаго свою прозрачную пальмовую вътвь, высотой почти со зданіе сената — озабоченныя, дъловыя лица владъльцевъ парусныхъ кораблей, кружащихъ по океану...

Медленно проходитъ караванъ осликовъ, груженныхъ дѣтворой. Художники пишутъ цвѣты, уголки сада.

Часть сада, примыкающая къ бульвару Санъ-Мишель — имъетъ особый мъстный «Бульмишскій» характеръ. Нътъ нянекъ, дътей, дремлющихъ стариковъ.

Скакуны, козлы, студенты и художники изъ Національной Академіи, небольшими группами, со своими пріятельницами, од'єтыми въ полумужскіе костюмы.

Гомонъ, смъхъ, пъсенки, толкотня, ревность, обмънъ любовницами и любовниками. Корпораціонные береты, тросточки.

Сидълъ, отдыхалъ, уныло, завистливо наблюдая; одинъ или два раза холодно, неохотно раскланявшись.

Безцъльно пошелъ.

Добрелъ до больщой лужайки.

Дикіе голуби блаженно расхаживали въ мокрой травѣ, паслись, заѣдая хлѣбъ. Взлетали на верхушки деревьевъ — сущиться, отдыхать.

Любилъ смотръть на нихъ, пристроился на лавочкъ Долголиковъ, но безучастно, на этотъ разъ.

Вдругъ, изъ-подъ ближайшаго къ голубямъ куста — стръльнулъ черный комъ, голуби пружинно отскочили въ небо, изъ травы посыпался бълый фейерверкъ перьевъ. Черный, лоснящійся котъ, почти подлетывая и напрягая силы, чтобы не выпустить, держалъ въ зубахъ, стегающаго его крыльями, самаго большого, откормленнаго вяхиря, стонавшаго звукомъ мокрой, вытягиваемой резинки.

Сцену наблюдали удивленно, сотни людей, не сдълавшихъ жеста, не издавшихъ звука.

Долголиковъ не бросился на помощь, изъ-за холодности, безразличности, а такъ-же, вспомнивъ, что птичьи кости полы и, если хоть одна сломана — смерть.

На минуту, вокругъ поляны — воцарился трауръ.

Долголиковъ поднялся взбудораженный, смущенно улыбаясь.

Ръшилъ итти въ музей.

Толпы иностранцевъ.

Комнатка импрессіонистовъ.

Какой кръпости, серьезности, простоты, настойчивости, силы воли — Сезаннъ, не подозръвающій о вдохновеніи, изжившій его.

Цвътные интегралы. Какъ аэропланъ въ небо, връзавшійся въ структуру природы. Для него все nature morte: портретъ жены, пейзажъ, купальщицы.

Писсаро отличается отъ него, часто только присутствіемъ лиризма.

Какими судьбами, Долголиковъ, глядя на картины Сислея — вспомнилъ Левитана?

Темпераментъ виртуозный — Монэ.

Грузный, кофейно-тъстовый, тепло-черный, испанскій — Манэ. Современный Тиціанъ, легкій, холодно-фарфорово-розово-голубой: Ренуаръ.

Гротеско-гойевскій-домьевскій: Тулузъ-Лотрекъ.

Изъ холода своего одиночества, изъ-за непереступаемой стѣны сѣро-дымнаго, бархатнаго головокруженья анемичной неврастеніизарисовки: бабьихъ кишечекъ, слизкихъ мускульчиковъ, складокъ окачивающіе холодной водой, болѣе четкіе, наглядные, чѣмъ описанія Гюисманса и разсказы Мопассана: Дега.

Дальше, непримътныя, пустыя залы, со вкрапленными: Пюви де-Шаванномъ, Коро.

Давно усталъ.

Тамъ, въ концѣ галлереи, за картинами стиля грандъ-отель, Лятуша — мягкая скамья.

Голодные глаза Долголикова вцѣпились въ жадные, пепельные глаза: русской дородной женщины; сидѣла, ругалась по польски, съ цлюгавымъ господинчикомъ.

Не останавливаясь пошелъ домой.

Купилъ пару яицъ, вареной картошки, пти сюиссъ, хлѣба.

Жадно навлся.

Устало разлегся отдохнуть.

Къ 8, надо быть въ академіи, на наброски.

Заканчивалъ эскизъ, стараясь передать красками ощущенія, полученныя отъ музыки Бетховена. (По воскресеньямъ ходилъ на концерты — и возвратившись, лихорадочно, при свътъ керосиновой лампы — сбрасывалъ съ себя на холстъ — сладкую муку и тяжесть).

Время отъ времени: стукъ въ дверь — не нужна ли модель? — «merci bien!» — отвъчалъ Долголиковъ, не отрываясь.

Ахъ, какая досада — кончились бълила! Нужно итти покупать! По лъстницъ спускалась группа, говорившихъ наперебой, по французски и нъмецки: полькъ, ругавшейся въ Люксембургскомъ музеъ, съ плюгавымъ — «приходите завтра, теперь ужъ поздно, васъ кто-нибудь возьметъ позировать».

На слъдующій день Долголиковъ нервно ждалъ.

Вотъ стукъ въ двери, идущія отъ лъстницы.

Вышелъ въ корридоръ.

Женщина перестала стучать и пошла къ нему.

«Модель, модель», залепетала она.

Долголиковъ заговорилъ по русски.

«Ви гаваритъ по росиску?» — не въря ушамъ спросила она. (Съверянка мечтаетъ о страстномъ испанцъ или по крайней мъръ французъ).

Она изъ Австріи пріѣхала съ мужемъ смотрѣть Парижъ, но поругалась (приревновалъ ее въ ресторанѣ къ негру-лакею) — ушла, больше не будетъ жить съ нимъ; рѣшила стать моделью.

Жадно тянулся Долголиковъ цѣловаться, забывъ о давящей его кошмаромъ боязни заразиться.

При процессъ насыщенья, окунувшись въ радость, захотълъ похвастаться мужской силой — «э, импотентъ!», весело окатила его женщина.

Перешли на ты. Она предложила жить вмѣстѣ. Долголиковъ от вѣтилъ, что, къ сожалѣнію, не имѣетъ денегъ.

Его уже охватилъ ужасъ, что онъ заразился.

«Теперь все равно поздно!» вопиль про себя Долголиковъ, все равно ужъ боленъ!»

Но, сдерживаться быль уже не въ силахъ.

«Чѣмъ ты меня заразила?»

«Рисуй меня».

Раздѣлась. Онъ увидѣлъ растертый корсетомъ животъ («ай, сифилисъ!») и феноменально низко свисшія груди («раньше у меня были перси — во!» показала она рукой, изобразивъ на лицѣ: божеское самодовольство, гордую, дородную пышность). (Значитъ, отправная

точка исторіи въ ресторанъ: мучительное желаніе убъдиться, что все еще хороша, а мужъ искалъ случая: ласкать болъе упругія груди).

Долголиковъ сдълалъ убогій набросокъ.

Долго не соглашалась взять денегъ за позированіе. Потомъ быстро одѣлась и ушла, можетъ быть, нарочно, забывъ шляпную булавку.

Несмотря на наступившее благоденствіе, умиротвореніе — изъ- за охватившей боязни, не могъ сидъть на мъстъ.

Пошелъ въ академію, разсказалъ художнику, бывшему студенту-медику.

«Что: блудливъ какъ кошка — трусливъ, какъ заяцъ!» отпарировалъ тотъ.

## НАРЦИССЪ

Садовникъ сказалъ, что пора начать поливку.

Долголиковъ сходилъ 8 ступеней, къ водоему. Становится на мостки и начинаетъ наклоняться.

На перевернутомъ небѣ — появляется далекій аэропланъ его лица. Онъ приближается. Долголиковъ смотритъ на себя подъ угломъ въ 80%.

Да, какія знакомыя черты — но такъ мало разгаданныя!

«Что такое я?» спрашиваетъ онъ себя, съ ранняго дътстав, стоя передъ зеркаломъ.

«Лицо продолговатое, смуглое, съ выступающимъ подбородкомъ, каріе глаза, густыя брови, шатенъ» — значится въ документахъ.

«Курушиное Яйцо» дразнили его въ дътствъ.

Когда его глаза еще не сидъли такъ глубоко въ орбитахъ — считалъ себя похожимъ на Наполеона.

Въ ученической шинели, съ металлическими пуговицами, въ фуражкѣ съ кантомъ и блестящимъ козырькомъ, Долголиковъ простоялъ однажды, добрыхъ полчаса, передъ зеркаломъ уборной ва-

гона III кл. со спокойнымъ и важнымъ видомъ, съ широко раставленными, для равновъсія, попирающими — ногами.

(Онъ помнилъ картину «Наполеонъ на Беллерофонъ» — не почувствовавъ ея смысла).

Будучи ученикомъ — носилъ прическу съ проборомъ по серединъ и тоже — смотрясь въ зеркало, наблюдая себя, ковыряясь въ себъ, проводя время съ собой (сравнивая себя съ великими): подръзая волосы — закрутилъ передніе концы — усами.

Это сдѣлало его похожимъ на Микельанджеловскаго Моисея (но у того — рога мудрости, божественности), а еще больше — на Мефистофеля, Люцифера (смѣсь упрямства съ малодушіемъ, жаждущій вопросъ).

Съ такой прической являлся въ училище. Нъсколько учениковъ (изъ подававшихъ надежды) — скопировали ее. (Многіе изъ нихъ покончили съ собой втеченіи 2-3 лътъ).

Сейчасъ утро. Солнце золотитъ лѣвую щеку Долголикова. (Оно массируетъ его цѣлый день).

Нырнувши (навыворотъ) на дно колодца, видя себя: вопрошаетъ: «что такое — я? Кто я?!»

(Конечно, это не отвътъ, что теперь онъ — поджаренная русалка. Снъгурочка подъ лучами лътняго солнца).

... Наконецъ, погружаетъ лейки въ воду.

Зеркало разбилось. Небо разорвано.

Онъ пересталъ существовать...

И вотъ — восхожденіе (Христа, конечно), 8 ступеней, потомъ тропинка.

Балластъ приклеиваетъ его къ землъ. Тъло рвется улетъть, — но привязанъ дирижабль (руки канаты).

Долголиковъ вспомнилъ француза — хромого на объ ноги — болтавшійся при ходьбъ, какъ корабль во время бури, съ глазами, выпученными больше лягушинныхъ, котораго зовутъ — Нарциссомъ.

Когда ходитъ въ городъ — внимательно смотритъ въ зеркала магазиновъ.



М. Шагаль, Певрета и молочникъ

M. Chagall. Perrette et le Pot au Last (Série La Fontaine, 1924-1929).



 $M_{\odot}$  Marata, Monona u namuun.

M. Chugall. Junon et le Paon (Série La Fontaine, 1924-1929).

Русская солдатская фуражка — ему къ лицу и сърая шинель (французы, въ концъ 1919 года принимаютъ за нъмца).

Но не это влечетъ его къ зеркалу (каждый для себя — непремънно красивъ), а «что такое — я?» спрашиваетъ онъ своего свидътеля.

Лицо шоколадное. Носъ виситъ по индюшиному; выпяченный подбородокъ — пріостановилъ его паденье. (Какъ на портретѣ японскаго мима — покрывшаго свой носъ нижней челюстью). Спасибо подбородку, онъ растетъ также быстро, какъ крысиные зубы, раздирающіе ей ротъ. Надо искать способъ остановить и его ростъ.

«Врагъ человъчества!» окрестили Долголикова въ 12 лътъ.

Онъ знаетъ почему его лицо — обугленное, кофейное зерно: давно не былъ съ женщиной.

(Онъ любитъ наблюдать спрутовъ, умѣющихъ мѣняться въ лицѣ быстрѣе Христа, всегда напоминающихъ ему — пушкинскаго Черномора).

«Да, что такое: я? — и что нужно дѣлать, чтобы стать лучше, и смочь отвѣтить на вопросъ?!» спрашиваетъ онъ себя, возвращаясь къ колодцу.

И вотъ — снова, передъ зеркальнымъ кинематографирующимъ аппаратомъ.

Но, очередь не его.

Теперь позируетъ природа.

Склонившіяся ивы, красивыя, какъ оливки, купаются въ водяномъ небъ.

Проплываетъ водяная крыса.

Рачекъ, изгибаясь морскимъ конькомъ, направляется въ воздушные моховые сады Семирамиды.

Два мертвыхъ листика, сцъпившихся случайно, создавъ новое существо — дефилируютъ передъ пеликулей.

«Почему меня назвали «Врагомъ Человъчества?!»

Нътъ, я еще имъ не сталъ!

Но — это проклятье моей жизни!

... Можетъ быть я имъ еще буду?!» вопрошаетъ Нарциссъ воду.

Что собственно значатъ слова о гибели міра? О концѣ всего? Ничего еще не кончилось, хотя бы уже потому, что истребленіе одного человѣка другимъ — все таки жизнь. Гибнетъ прежнее ощущеніе жизни, не она сама.

Если правда, что искусство опережаетъ исторію, футуризмъ можно бы назвать первымъ, вчернѣ, планомъ новаго міра. Отмѣнялся человѣкъ ради системы, схемы, теоріи. Исторія, начавъ съ Россіи, развивается какъ будто въ этомъ именно направленіи.

Уже искусство устало отъ безчеловъчности. Оно — такое и не могло долго существовать. Въдь у него не та власть и не въ томъ... Не сумъвъ обворожить, футуризмъ не выжилъ. Слова вернулись въ искусствъ къ человъку. Но какъ успълъ онъ измъниться за это время!..

Ничѣмъ не защититься — свое вплетается въ общее и хочетъ и не можетъ собрать себя. Затѣмъ — поэзія. Головокруженія, непрерывный шумъ въ ушахъ отъ музыки, не ставшей словомъ, отъ способности, часто — необходимости, писать. И нечеловъческая дрессировка, чтобы замѣнить естественное вниманіе — къ подземному, подсознательному, въ себѣ главному, вниманіемъ искусственнымъ — къ борьбѣ; въ сущности за деньги, за то, что онѣ могутъ дать.

Слишкомъ откровенныя жалобы на это — Андрея Бълаго, напримъръ, — вызываютъ чувство неловкости. Все таки, хотя бы это и было тысячу разъ справедливо, самъ поэтъ не долженъ плакать надъ своимъ погибающимъ даромъ. Еслибы Пушкинъ или Лермонтовъ любовались собой и не рисковали жизнью, когда этого требовали честь и совъсть, другимъ и далеко не лучшимъ было бы ихъ наслъдство.

Не въ поэтахъ, конечно, дѣло и не до поэзін было бы сейчасъ, если бы въ ней и въ нихъ, какъ въ самомъ чувствительномъ мѣстѣ, не удесятерилось то, что испытываетъ герой нашего времени. Грубыя лишенія, такъ сказать, тѣлеснаго порядка, еще не самое тяжкое. Все понимающій и ничего не умѣющій измѣнить духъ жалости и смятенія ни въ чемъ не находить опоры.

Герой нашего времени — существо безконечное усталое и несчастное. Онъ — живой укоръ побъдителямъ, не воинъ больше — инвалидъ гуманизма.



По чьему же образу и подобію созданъ сегодняшній побъдитель? Въ немъ есть черты еще невъдомой расы. Все, что мъшаетъ быть частицей нъкоего общаго плана, у него отпало. Цълое вмъсто части.

Человъка нътъ, есть точка. Но такъ какъ точкъ не надо чувствовать, идеалъ

его — безчувственность. Затъмъ — безличность, чтобы легче имъ управляли изъ центра. А въ центръ не высшее, не лучшее существо — такая же, какъ онъ самъ, точка общей системы.

Это бываетъ на войнѣ (и не только на войнѣ) и называется дисциплиной. Но до сихъ поръ это было всегда исключителньой мѣрой на такой то срокъ. Отнынѣ это желанная форма всей вообще человѣческой жизни — навсегда, изо дня въ день, изъ поколѣнія въ поколѣніе.

И то, что дълалось — для человъка, ради его освобожденія отъ природы, по Федорову, даже отъ смерти, — дълается сейчасъ противъ человъка, ради природы и съ помощью смерти.

Ради природы? Это одно изъ послѣднихъ и — признаемся — болѣе умныхъ и опасныхъ, чѣмъ до сихъ поръ — оправданій для коммунизма. Придумали его въ Германіи. Не существенно, что теченіе это, названное натуризмомъ, сейчасъ разгромлено. Существеннѣе, что европеецъ нашелъ выраженіе тому, во имя чего ему хотѣлось бы оправдать коммунистовъ. Молиться трактору все таки европеецъ не можетъ. Восхищаться системой ради системы ниже его. Сюрреалисты во Франціи вышли изъ положенія по своему: въ своихъ писаніяхъ, часто очень талантливыхъ, это — мистики-декаденты, въ теоріи — коммунисты. Какъ у нихъ уживается одно и другое, перестало быть удивительнымъ. Вѣдь удалось же Андрэ Жиду послѣ изумительныхъ строчекъ о христіанствѣ въ «Numquid et tu» дописаться до совѣтской казенщины.

У натуристовъ несвязуемое связано. Человъкъ, пережившій войну и голодъ и возненавидъвшій гуманизмъ за лицемъріе, нашелъ своеобразное утъшеніе: то, что называли зломъ, вовсе не зло, иначе и быть не можетъ. Природу не судятъ, ей подчиняются, къ ней приспособляются. Въ общемъ не судятъ и побъдителей, особенно, если они коммунисты (это послъднее затушевано).

Не обощлось у натуристовъ безъ Ницше, котораго — кто помъщаетъ — выбрали они себъ въ предки. Но сходства между ними и Ницше не больше, чъмъ между трагедіей и оппортунизмомъ...

Природа — грандіозная, несоизм'вримая съ челов'вкомъ и, пока есть смерть, в'вчный и безжалостный его истребитель, лишь по недомыслію и предательству, могла быть выбрана имъ для подражанія. Конечно, такъ челов'вку жить будетъ легче. Ни угрызеній сов'всти, ни жалости не будеть онъ знать, какъ ихъ не знаетъ сама природа. Уничтоженіе одного зв'вря другимъ — въ порядк'в вещей. Отчего не быть ему среди насъ?

Наоборотъ, лучше ужъ самимъ приблизиться къ природъ и, организовавъ то, что въ ней хаотично, истреблять по схемъ и плану...

\*\*

Стихи — форма навязчивой идеи, дошедшей до просвътленія.

Это не маніакальный бредъ, это необходимость сказать, о чемъ міръ молчить. Никогда онъ не молчалъ такъ красноръчиво.

Поэтъ ръдко — съ побъдителями, и не сегодняшній же ихъ обликъ привлечеть его къ нимъ.

Поэтъ не уступаетъ чужой власти.

Для сбившихся въ кучу, чтобы больше было животной теплоты, конечно, онъ тоже «не свой». Но только у истинно върующихъ такая потребность любить и столько ясности въ одномъ: въ сознаніи своего ничтожества.

Какъ они, видитъ поэтъ свою и чужую заячью беззащитность отъ звъздъ и отъ жизни.

Чужое униженіе пронизываеть его сквозь стъны комнаты. Чужая гибель, чужой позоръ безнадежно лишають покоя.

И что за мучительные у него самого перерывы, когда воля не можетъ больше тащить весь умирающійся душевный составъ который, не имъя возможности быть въ своей стихіи и вспоминая привычные жесты враждебной и необходимой суеты, погружается въ сонъ, въ тяжелый сонъ съ видъніями того, что надо бы дълать.

Сонъ на днѣ всего — какъ уничтоженіе, какъ переходъ въ безсмысленный и безболѣзненный покой растеній, сонъ — пропасть, обморокъ.

Для героя нашего времени, какъ для поэта, сонъ — прибѣжище и величайшая опасность. Сонъ — усталость отъ борьбы, сдача природѣ. Не этотъ «восьмичасо-вой рабочій» сонъ, конечно, а болѣе глубокій и соблазнительный, сонъ на яву, когла —

#### останавливается рука

И начатаго кончить не могу.

Сонъ, въ которомъ человъкъ, хотя бы и прослывъ умъющимъ за себя постоять, погибаетъ отъ нъжности, сочувствія, безпомощности.



Изъ бесълы:

- Все, что насъ удручаетъ, было и будетъ. Не ровно столько, немного меньше бъдствій заразъ, но все же бъдствія, униженія, разрушенія, гибель были всегда, вездъ. Съ этимъ бороться невозможно, думать объ этомъ не стоитъ. Посмотрите лучше атласъ рыбъ. Не правда ли, какое чудо вотъ эта: она проглатываетъ дътенышей при видъ опасности, а потомъ снова ихъ выпускаеатъ живыми.
  - Въ самомъ дълъ, какъ любопытно.

Слушаень такого собестаника и думаень: такіе всегда были въ сторонт, въ невозмутимости естествознанія, это — ботаники, звъздочеты, живущіе по часовой стрълкт исторіи, не видя ея минуть и секундъ,

Гете, съ его теоріей красокъ и олимпійствомъ, конечно, изъ ихъ числа.

Они говорять о планетарномъ добръ тихимъ голосомъ.

Это о нихъ: ты ни холоденъ ни горячъ! Ихъ сердца на тысячи миль отъ мученичества и мучительства!

И все таки съ ними иногда можетъ быть совпаденіе у каждаго. Изъ своего чувства природы не дълаютъ они политическихъ выводовъ, какъ натуристы.

Да и кто — хотя бы на короткое время — не заключалъ съ природой перемиріе.

Все длится непонятная борьба И вдругъ нежданное согласованье, Когда твоихъ березокъ худоба Печалитъ больше, чъмъ свое страданье.



Ни христіанства, ни гуманизма, върной и блъдной тъни Евангелія!

Много сейчасъ въ Европъ новообращенныхъ въ христіанство, въ частности, въ католицизмъ, но почему то дъла это не мъняетъ. Для однихъ это — повътріе, новая мода, другіе видятъ въ этомъ средство борьбы съ коммунизмомъ. Они и правы, быть можетъ, но религія по единственному своему смыслу — не средство, а цъль.

У нихъ же удареніе перенесено съ католицизма на коммунизмъ. Не такъ онн восхищаются первымъ, какъ ненавидятъ второе. И вотъ — религіозное чувство мститъ за себя. Оно не хочетъ быть въ подчиненіи, хотя бы и у очень высокой, но ему посторонней, задачи.

Отсюда — холодъ, идущій отъ этой въры, ея неспособность разжечь угасающій огонь.

А онъ угасаетъ.

Герой нашего времени окончательно растеряль даже то, что нашель еще въ Евангеліи Толстой, и такъ уже замолчавшій все, что у Христа надъ землей и послъ земли. Для нашихъ современниковъ самый образъ Христа подернулся дымкой условности, сталъ символомъ утрачиваемой прежней культуры (всего лишь культуры). Для нѣкоторыхъ Онъ — память о духовномъ счастіи, но тоже бывшемъ и утраченномъ.

— Какъ прежнему счастью, еще дорогому, Мы въримъ тебъ и не въримъ, прости!

#### Во имя чего же?

Казалось бы — ни вѣры, ни плана, ни цѣли — ничего. Откуда же эти силы сопротивленія, эта полная невозможность просто такъ побѣдителю уступить, это знаніе какой то своей истины, которой еще не нашли мы имени.

Есть у Паскаля намекъ на душевную грубость, когда онъ вычисляетъ, почему такъ выгодно върить въ загробную жизнь. Грубость случайная — слишкомъ много рядомъ волненія и сомнъній, слишкомъ много потрачено жизненнаго тепла.

И потомъ эти грубоватые подсчеты загробныхъ выгодъ, быть можетъ, только своего рода тактика для увлеченія простъйшихъ душъ простъйшими средствами. Но, разумъется, не это привлекало лучшія сердца и были они лучшими не изъ расчета купить удобства въ жизни въчной. Они знали, во имя чего живутъ такъ, а не иначе, и въ этомъ единственное ихъ отличіе отъ сегодняшнихъ того же типа лю-

дей. Тъ и другіе шли путємъ наибольшаго сопротивленія. Среди по нему идущихъ сейчасъ — не оберешься людей полуразрушенныхъ, много разъ ослабъвавшихъ. Но спасеніе, какъ всегда, только въ нихъ.

Есть испытаніе грубостью.

«Такъ тяжкій млатъ, дробя стекло, куетъ булатъ».

Сейчасъ необходимо въ себъ развить настойчивость, волю къ побъдъ надъ грубымъ міромъ. Ея можетъ и не быть. Но стоицизмъ не для побъды навърняка. Онъ скоръе для сохраненія достоинства въ пораженіи.

1.

Какъ часто, присутствуя на литературныхъ собраніяхъ, я поражался какому то снисходительному, преувеличенно спокойному, почти презрительному тону, которымъ молодые писатели говорятъ объ общественныхъ вопросахъ, напр., о такъ называемомъ «общемъ дѣлѣ эмиграціи», тема, на которую, по традиціонному скату, чаще всего съѣзжаетъ дискуссія тамъ, гдѣ скучая собираются русскіе. И не съ той точки зрѣнія, правы они или нѣтъ, а просто меня всегда интересовало, куда дѣвалась страстность этого поколѣнія, или они такъ и родились съ холодной кровью. Но нѣтъ, едва вышедши изъ собранія, съ его бутафорскимъ предсѣдателемъ и «предыдущими ораторами», въ кафе, или на дому, собравшись тѣснымъ кругомъ, они опять обрѣтаютъ способность волноваться и даже ссориться «изъ за идей», во всякомъ случаѣ говорятъ о нихъ съ той же теплой заинтересованностью, съ которой они играютъ въ карты, ревнуютъ, ненавидятъ, завидуютъ. Только все это «въ личномъ порядкѣ».

Дъйствительно, чувствовалъ и я самъ: есть что то замораживающее, ирреализирующее, упрощающее все, въ перенесеніи разговора «на общественную почву», какъ будто собравшись въ накуренномъ помъщеніи, люди будутъ ближе другъ къ другу, полюбятъ что ли другъ друга по соціальному заказу. Напротивъ, нигдъ такъ не чувствовалъ я одиночества, разъединенности, взаимной враждебности и если ужъ такъ

Другъ другу мы тайно враждебны, завистливы, глухи, чужды...

Почему же тѣ же вопросы такъ интересно бываетъ обсуждать вдвоемъ, вчетверомъ за чаемъ, впятеромъ, возвращаясь домой. Отвѣта, кажется мнѣ, недалеко искать... Потому, что тамъ они разворачиваются въ живой атмосферѣ взаимнаго интереса, въ атмосферѣ любви, а выходить изъ круга любви и людямъ, и идеямъ вредно, губительно. Особенно людямъ вредно видѣться съ тѣми, кто ихъ недостаточно любитъ, ибо человѣкъ съ трудомъ переходитъ мѣру, положенную ему уваженіемъ другого, и трудно быть умнымъ, трудно, мнѣ кажется, вообще дышать въ присутствіи недоброжелателя. Конечно, это не касается людей съ разъ навсегда готовымъ міросозерцаніемъ, которые даже любятъ митинги и препирательства. Ну такъ значитъ и всегда было? Да, вѣроятно, такъ всегда и было, и всѣ общественныя движенія есть лишь постъ-фактумъ, поздній разрядъ какого то идейнаго тепла, которое было скоплено въ тѣсныхъ кружкахъ, рождено съ глазу на глазъ. И христіанство тому примѣръ; ибо въ свой героическій періодъ

это было буквально «Христосъ и его знакомые», такъ что исторія религій правильно замъчаеть, что такія событія, какъ входъ въ Іерусалимъ, должны были происходить въ совершенно частномъ, прямо, семейномъ порядкъ, иначе или они были бы запрещены, или «профанская» исторія сохранила бы о нихъ какой нибудь слѣдъ. Потомъ только все это было подхвачено геніальными популяризаторами-журналистами, вродъ Павла, съ рѣдкой безцеремонностью приспособлено къ состоянію умовъ, «попало въ газеты», сказали бы мы теперь. Итакъ, я за личное общеніе... Но вотъ данный молодой человъкъ извъстенъ тѣмъ, что ни въ какомъ частномъ кругу не загорается, не оживляется никогда. «Кого же Вы любите»? «Я? никого въ частности. Я люблю общество, человъчество». (Патентъ на каменное сердце).

Теперь меня могутъ спросить: Ну, а какъ же борьба съ большевиками? Я отвъчу: Идейная борьба съ большевиками безполезна. Она закончена, ибо оба лагеря дошли до крайняго выраженія своихъ идей (Личность священна — Личность ничто) и вотъ «почему намъ стало скучно». Идеи эти уже могутъ только сталкиваться, сталкиваясь пріобрътать все болъе грубую уличную форму (форму переругиванья). Съ большевиками можно бороться, только отвъчая насиліемъ на насилье, новымъ бълымъ движеніемъ, дъйствіемъ, а не словами.

2.

На самомъ дълъ, въроятно, ни чистой личности, ни чистаго общества, противопоставленнаго ей, нътъ вовсе. Какъ нътъ ни положительнаго, ни отрицательнаго электричества, безъ муки раздъленія и безъ стремленія преодолъть это временное, неестественное состояніе. Ни того, ни другого въ чистомъ видъ, ибо повсюду видимы кружки, тъсныя группы, дружескія компаніи, семьи, вообще живая безформенная «среда» и во всякомъ случаъ не абстрактное равенство. Нътъ, одинъ человъкъ безконечно цъннъе другого не вообще, а по роли своей около любящаго его. Такъ, Христосъ воскресилъ Лазаря, поступивъ внъшне нелогично, даже несправедливо, соблазнительно, ибо почему тогда не всъхъ вообще воскресилъ. Отвъчу: потому что Лазарь быль его личный другь. Ибо и Богь имъеть друзей, напр., Іоанна, возлежавшаго на груди Божіей. Вообще царство небесное, думается мнъ, не казарма и не театръ, и въ немъ никакого равенства передъ Богомъ, начальствомъ, а рядъ живыхъ, ничъмъ не объяснимыхъ таинственныхъ личныхъ заговоровъ съ Богомъ, Святость есть никому не объяснимыя личныя отношенія съ Богомъ, на подобіе супружеской любви, въ «качество» которой никто извиъ проникнуть не можетъ, а извиъ «Что они дълаютъ? душа съ Богомъ, или мужъ съ женой». «Да все тоже самое» (соблазнъ и чепуха).

Не существуетъ абсолютной личности, и это по моему декадентская выдумка, потому что, даже желая остаться самъ съ собою, человъкъ только суживаетъ кругъ своего общенія, остается со своими воспоминаніями о людяхъ же и никогда не остается одинъ, даже въ ненависти или презръніи къ окружающему; такъ и върующій никогда не одинъ и, лишенный друзей на необитаемомъ островъ, бесъдуетъ

съ тѣнью, съ идеей абсолютнаго друга, который бы все понялъ и все раздѣлилъ. И личность и общество только математическіе предѣла, съ приближеніемъ къ которымъ увеличивается боль. «Чужой въ народѣ», «Со всѣми и безъ никого» — отсюда безконечная печаль казенныхъ учрежденій и благонамѣренныхъ рѣчей.

3.

Неповторийость личности раскрывается только любящему, и присутствіе, собраніе любящихъ (хоть бы ихъ было только двое) необходимо, что бы родиться, распуститься дарованію (кромѣ дарованія чудовищъ самомнѣнія), отсюда своеобразная мораль тѣсныхъ кружковъ и оправданность ихъ снобизма. «Этотъ своимъ носомъ, своими манерами разрушаетъ нашу атмосферу», ибо часто идеи только еще смутное вѣянье, они только «носятся надъ собравшимися», и одна только позитивная физіономія способна помѣшать имъ родиться. (Такъ, въ маломъ Прустъ и вѣрнѣе герой его и Суанъ были «къ дѣлу», а «чучела третьей республики» всему мѣшали, а въ великомъ христіанство тоже было какой то неуловимой атмосферой галилейскихъ разговоровъ Христа и его друзей, которую Павелъ, напр., совершенно не понялъ, не могъ понять, потому что не былъ при этомъ, напр., въ вопросѣ о бракѣ, о котормъ Павелъ грубо, прямо таки оскорбительно грубо пишетъ, въ то время, какъ самъ Христосъ не только присутствовалъ на свадъбахъ, но еще и обращалъ воду въ вино, чтобы они были веселъй.

Павелъ своимъ бѣшенымъ темпераментомъ свелъ на нѣтъ, заговорилъ, стеръ съ лица земли Іерусалимскую общину, ибо три года даже не поинтересовался поѣхать въ Іерусалимъ, распросить о манерахъ, о голосъ, о внѣшности Іисуса, а пріѣхалъ только для того, чтобы устроить грандіозный скандалъ).

Эмиграція есть не армія будущей Россіи, даже не кадры ея, скучающіе въ бездѣйствіи, а просто какая то русская манера смотрѣть на міръ (ибо тамъ, гдѣ два еврея читаютъ Тору, тамъ и Палестина). Россіи, если она дѣйствительно интеллегибель, живая идея, не нуждается вовсе въ огромномъ количествѣ поклонниковъ. Отсюда я часто оправдываю явленіе такъ раздражающаго отцовъ эмигрантскаго благополучнаго отношенія къ міру и какой то новой стоической бодрости, ибо жизнь ея не на собраніяхъ и не въ передовыхъ статьяхъ, а тамъ же, гдѣ и всякая жизнь: въ дружескомъ кругу, въ мало понятной ея полурукописной литературѣ и въ особой русской грусти каждаго жеста, каждаго слова, каждой улыбки эмигрантскаго молодого человѣка. Но съ Россіей у каждаго тоже своч личные счеты, въ тайну которыхъ невозможно проникнуть со стороны.

4.

Чему, собственно, вы огорчаетесь? — хочется мнѣ всегда спросить; вѣдь, если Россія есть, какъ идея, она безсмертна, неистребима, не нуждается въ газетныхъ статьяхъ, и въ свое время кругъ преступленія закончится кругомъ нака-

занія, а онъ въ свою очередь кругомъ раскаянья, и «бъсноватый усядется у ногъ Христа», какъ говоритъ Мережковскій. Напрасно Вы думаете, большевизмъ вовсе не такое поверхностное явленіе для Россіи, ибо не только онъ уже быль въ Писаревско-Лобролюбовскомъ предпочтении хорошо сшитаго сапога Венеръ Милосской, но и въ страстномъ радикализм Толстого онъ уже былъ, да и вообще въ глубоко свойственномъ русскимъ желаніи свести христіанство только къ христіанской морали, все это ошибка масштаба, назначеніе которой привести человъка въ «темную ночь» святого Жуана де ла Круа. Послъ которой, то есть, послъ поднаго, предъльнаго, разочарованія во всякомъ «позитивномъ» счастьи только и начинается религіозная жизнь. И что другого можеть сказать христіанинь большевику, какъ не то, что сказалъ Господь Богъ Адаму, то есть, «пойди и попробуй», и даже принципіально жалко, что въ Россіи такъ слабо получается съ матерьяльнымъ благополучіемъ, ибо только когда оно будетъ повсемъстно достигнуто, человѣкъ, испробовавъ его, войдетъ въ окончательную «темную ночь», то есть въ мистическую смерть, только черезъ которую и доходитъ человъкъ до христіанства. «Чізмъ хуже, тізмъ лучше». Мы заговоримъ съ народомъ тогда, когда онъ захочетъ насъ слушать, а пока мы знаемъ, что никакая соціальная путаница не можетъ разрушить личной жизни человъка, на глубинъ которой находится его величайшая радость, его личное, никому не передаваемое общеніе съ человъкомъ и Богомъ.

«Будни эмиграціи — куда мы идемъ?», «Отчего мы погибаемъ?» — таковы заголовки двухъ послъднихъ собраній литературныхъ обществъ — «Зеленой Лампы» и «Перекрестка». Много върнаго и грустнаго говорилось на этихъ собраніяхъ: несомивнию, уровень интенсивности зарубежной жизни сейчасъ въ пониженьи, Въ первые годы эмиграціи быль еще свъжій пафось, нерастраченныя силы; въ годы, примърно съ 25 по 30 жизнь какъ будто бы нашла свои формы, но съ 31-го года кризисъ и пустота начали ощущаться все съ большей остротой. Оказалось, что жили мы, какъ бы въ четвертомъ измъреніи, въ воображаемомъ продолженіи прошлаго. Петербургъ и Москва на берегахъ Сены одно время заставили даже въ себя повърить. Одно время казалось, что, дъйствительно, свътильникъ творческой, духовной жизни Россіи унесенъ нами въ Исходъ, и можетъ свътить здъсь хотя бы слабымъ огнемъ, но тъмъ же, качественно прежнимъ, и что наша задача лишь въ томъ, чтобъ этотъ огонь сохранить и вернуть опять на мъста, когда часъ настанетъ. Пафосъ хранителей священнаго огня, быть можетъ, и давалъ намъ право внутренне не погибать, потерявъ Россію во времени и пространствъ, хранить ее въ духъ. Отблескомъ этой миссіи, волей принять, въ случат нужды, факелъ изъ рукъ предыдущаго поколънія, была воодушевлена эмигрантская молодежь. Вокругъ хранителей огня совершилось нъкоторое чудесное объединеніе поколъній, отцовъ и дътей, обычно враждующихъ. И вотъ какими-то судьбами ключъ вдругъ выскользнулъ изъ рукъ, прошелъ сквозь пальцы, провалился неизвъстно куда. Что случилось? Почему вдругъ наступили будни? Будни эмиграціи — страшное явленіе: это означаєть, что не только въ силу целаго ряда матеріальныхъ причинъ мы стъснены (писатели покинуты читателями, поэты должны издавать книги на берестяной коръ, какъ въ 20-хъ годахъ, во время Московскаго голода), это означаетъ, что въ эмиграціи погибъ человѣкъ. Погибло, въ силу общаго безразличія, существо существующаго, остался бъженецъ.

Въ чемъ дѣло? Существуетъ ли Исходъ, или мы были увлечены въ свое время лишь призракомъ его? Мнѣ кажется, съ Исходомъ получилось недоразумѣніе. Исходъ былъ вначалѣ, но за эти годы совершился процессъ, который привелъ насъ совсѣмъ къ другому: къ совершенно самостоятельному государственному образованію. Создалось государство въ государствахъ, опредѣлимое даже территоріально, новая славянская страна, на подобіе какого-нибудь балканскаго государства.

Сами того не замѣчая, мы выпустили изъ рукъ великодержавный масштабъ прежней Россіи и подмѣнили его мѣрой несравненно меньшей, но жизненно стойкой. Умалилось все въ — пропорціи 180 мил. къ 2.000.000. Именно то обстоятельство, что въ разсѣяніи мы сумѣли организовать свой устойчивый бытъ, свою прес-

су и свою зарубежную литературу, повело, при недостаточномъ вниманіи къ себъ, къ превращенію Исхода въ новообразованіе.

Для того, чтобы върнъе судить самихъ себя, намъ слъдуетъ пересмотръть все — и бытъ, и газеты, и литературу: не есть ли это, такое, какимъ оно есть, только «Зарубежье», вновь образованная страна съ двухмилліоннымъ, приблизительно, народонаселеніемъ?

Ужасно, если такъ окажется: на верхахъ и на низахъ образовался стойкій, самодовлъющій бытъ (— матеріальный, духовный) ужасно, если мы, дъйствительно, только — «славянская народность».

Революціонеры (или контръ-революціонеры) — тѣ, для кого главная цѣль борьба въ Россіи и внѣ Россіи, тѣ одинокія вершины былой Россіи, наши политическіе дѣятели, публицисты и писатели, молодежь — мечтающіе о Петербургѣ (котораго при жизни не видѣли), прозаики и поэты — всѣ они, какъ будто, все менѣе и менѣе становятся пріемлемыми массѣ. Страшно говорить такія слова, но вдругъ — это правда? Память о странѣ, изъ которой мы всѣ произошли, не есть жизнь, воспоминаньями о прошломъ творить настоящаго нельзя.

А настоящее, такое, какимъ оно является намъ сегодня, въ ожиданьи туманнаго будущаго, когда мы вернемся въ Россію, отъ Россіи отходитъ. Сила мъстнаго и здъшняго, все болъе и болъе оттъсняетъ на задній планъ всероссійскій масштабъ. Сколько лътъ уже мы говоримъ о зарубежной литературъ и не хотимъ понять, что она не зарубежная, а русская. Мы относимся къ ней, какъ къ литературъ новообразованья, а кому въ новообразованьяхъ нужна литература?

Физическій разрывъ нашъ съ писателями, пишущими по ту сторону, подъ большевистскимъ гнетомъ, превратился, въ сознаніи многихъ, въ разрывъ духовный. Мы говоримъ объ Олешъ, Зощенко, Пастернакъ и др. не тъмъ языкомъ, какимъ говоримъ о явленіяхъ, гораздо менѣе значительныхъ, своей, зарубежной страны. Подлинный нашъ день — то,что дѣлается здѣсь, вокругъ этихъ событій то и дѣло вращается остріе критики и полемики. Что же? Въ каждомъ балканскомъ государствѣ есть свой Прустъ и своя Контесъ до Ноай и соотвѣтственная лѣстница чинопочитанья, и такъ же кипитъ борьба, ничуть не менѣе острая, чѣмъ въ дѣйствительной столицѣ. А пріемы этой борьбы въ Зарубежьи — критика, полемика, методы управленія литературой, дѣйствительно, съ каждымъ годомъ становятся все болѣе «балканскими»...

Мнѣ кажется, — я говорю о литературѣ, о младшей вѣтви нашей литературы, т. е. потенціально - активной, — положеніе ея и останется «балканскимъ» (въ узкомъ кругу значительнымъ или незначительнымъ, въ жизни 180.000.000 народа просто незамѣченнымъ), — если не явится личность, способная творчески преодолѣть инерцію бѣженства, превратить въ своемъ сознаніи пребываніе заграницей въ Исходъ, бытъ — въ трагедію. Личность эта должна вернуть намъ утраченное всероссійское сознаніе: эта личность представляется мнѣ не одиночкой, литературнымъ мессіей, такая личность, такое сознаніе должны быть соборными.

## міръ

Всъ согласны: міръ сейчасъ, въ началѣ 30-хъ годовъ, находится въ скверномъ положеніи. Куда ни взглянуть, въ ближнюю сторону, или дальнюю, на общее или частное, — все и вездѣ неладно. За одно послѣднее десятилѣтіе, уже послѣ катастрофы, въ тѣ именно годы, когда ожидалъ міръ своего восхожденія, онъ въѣхалъ въ порядочную низину. Мы спуска не замѣчали: это былъ спускъ «на тормозахъ». Но стоитъ сдѣлать усиліе, реально вспомнить свое, чужое или общее положеніе десять лѣтъ тому назадъ, поставить его рядомъ, вплотную, съ сегодняшнимъ... и какими «прекрасными днями Аранжуэца» покажутся эти дни минувшіе!

Узкое и надофышее опредъленіе: «міровой экономическій кризисъ» — ничего не объясняєть. Что-то, моль, въ постройкъ міра расклеилось, не то благодаря развитію техники, не то, несмотря на него. Надо только сговориться, какъ расклеенное снова склеить. Толстой тоже любилъ повторять: «стоитъ людямъ сговориться...» и тоже не понималъ, что именно сговоръ-то между людьми тъмъ невозможнъе, чъмъ онъ нужнъе.

Странно тоже: печальники о внѣшнемъ расклеиваніи міра не обращаютъ вниманія, что онъ расклеился и внутренно. Можетъ быть, увѣрены, что съ подклейкой извнѣ — онъ изнутри и самъ подклеится. Вопросъ, положимъ, не рѣшенъ, что ведетъ за собою другое: внѣшній ли развалъ человѣческаго міра — внутренній, или наоборотъ. Безспоренъ лишь тотъ фактъ, что одинъ развалъ безъ другого не бываетъ, ибо человѣческій міръ, по выраженію Вл. Соловьева, «душетѣлесенъ». Этого довольно бы, кажется, чтобы, изслѣдуя трещины на стѣнахъ наружныхъ мірового зданія, полюбопытствовать, какого онъ вида на внутреннихъ.

Обсужденіемъ міровыхъ современныхъ дѣлъ я заниматься, конечно, не буду. Да это и не нужно. Въ вопросѣ о «современности» нельзя достаточно сузиться, т. е. можно сузиться до любого предѣла: въ самомъ маленькомъ уголкѣ мы найдемъ отраженной ту же современность, то же самое сегодня-данное. Вѣдь міровой «спускъ на тормозахъ» (можетъ быть и не законченный) произошелъ во всѣхъ точкахъ одновременно. Все въ связи со всѣмъ. Какъ бы сообщающіеся сосуды, независимо отъ размѣра.

### РУССКІЙ СТАКАНЪ

Онъ очень малъ. Особенно тотъ, который я беру — эмиграція, и еще уже — интеллигентный, культурный ея слой.

Сдълать усиліе памяти, сравнить себя — эмиграцію — начала 20-хъ годовъ

съ собой въ началѣ 30-хъ, — очень полезно. Хотя линія судебъ нашихъ и находится въ подобіи съ обще-міровой — наша, въ томъ же отрѣзкѣ времени, ярче. Пока міръ пережиль одну катастрофу, мы пережили двѣ. Такъ же ярокъ, впрочемъ, нагляденъ, и чудовищный декадансъ Россіи совѣтской за это десятилѣтіе. Но не буду останавливаться на общеизвѣстномъ.

Вотъ почему съ трудомъ върится: эмигрантская интеллигенція всѣхъ возрастовъ, направленій, убѣжденій была, въ первое время своей европейской жизни, такъ сплочена, какъ не бывала раньше, на широкихъ пространствахъ родины. Мы это забыли, видя сегодня такое ея распыленіе и разбросанность, какой опять въ нормальной Россіи не было. Прошлый моментъ сплоченности людей культурнаго слоя былъ, въроятно, результатомъ еще живого сознанія, что у нихъ одинъ общій врагъ. Тотъ же у политиковъ всѣхъ направленій, тотъ же у людей науки, у людей искусства... Физіологически чувствовали они въ немъ — врага культуры, и понятенъ порывъ ихъ — совмъстно защищать драгоцѣнное русское достояніе.

«Культурныя дѣла» русской эмиграціи того времени будутъ когда нибудь оцѣнены. Ихъ было много, и много усилій. Но... сдѣлаемъ опять маленькій, частный опытъ. Положимъ рядомъ: какой нибудь органъ русской прессы, № года 33-го, — и пожелтѣвшій № 20-хъ годовъ. Изъ пожелтѣвшаго улыбнется жизнь, — какая ни на есть, но жизнь, — а бѣлый, новый... онъ даже не удивитъ своей плоской, старой скукой.

Когда же начался и какъ происходилъ «спускъ на тормозахъ?» Медленный, подпольный процессъ подвелъ сначала нашу интеллигенцію къ тому прежнему состоянію, въ которомъ она находилась въ Россіи. Тамъ, раздѣленная партіями, направленіями, кружками, она, и враждуя, была скрѣплена, внѣшне и внутренно. Но здѣсь, у эмиграціи внѣшней скрѣпы не было, той, которая еще оставалась у западныхъ народовъ: своей земли. Скрѣпа внутренняя? Но чтобы продолжать быть скрѣпой, она должна непрерывно мѣняться, шириться, возрастать... Неопредѣлима внутренняя жизнь: это совокупность движенія мысли, воли, путь дѣйственнаго творчества, прикосновенье къ бергсоновскому «élan vital». Говоря-же просто — это способность, или отношеніе, къ «о б щ и м ъ и д е я м ъ».

Удивляться-ли, что русская интеллигенція, среди медленнаго сниженія міра, который и самъ терялъ внутреннюю жизнь, не удержала своей послъдней скръпы? Разъединеніе, распыленіе пошло дальше. Незамътно низился культурный уровень. А параллельно ухудшалось и положеніе внъшнее.

На частномъ примъръ зарубежной интеллигенцін, примъръ такомъ наглядномъ, мы, можетъ быть, поймемъ кое что яснъе и въ ней, и въ движеніи культуры, и — въ современности.

# ЧЕЛОВЪКЪ И ТАЛАНТЪ

Одинъ изъ очень хорошихъ показателей — литература. Къ ней въ данномъ случаъ мы и обратимся.

Литература русская (а она была у насъ не плохая, неправда-ли?) тъмъ осо-

бенно отличалась, что имъла очень мало «пустотъ». Не говорю уже о первостепенныхъ писателяхъ; но и второстепенные — почти ни одинъ не былъ для литературы: литература была для него. Т. е. не отдълялъ, ни сознательно, ни безсознательно, своихъ писаній отъ себя и отъ жизни; литература была для него средствомъ — никогда цълью. Источникъ-же творчества — это, какъ я говорю, отношеніе человъка къ «общимъ идеямъ». Силой и качествомъ отношенія опредълялась и цънность литературныхъ произведеній, ихъ долговъчность (какъ, впрочемъ, и всегда опредъляется). У Толстого сила его отношенія къ общимъ идеямъ переросла качество, къ концу жизни. Но отъ этой легкой дисгармоніи онъ не пересталъ быть Толстымъ, она лишь повліяла на цънность кое какихъ писаній въ послъдніе годы.

Вте дъло въ томъ, что слово «талантъ» употребляется нами неумъстно. Оно неприложимо къ писателю, художнику, технику, политику и т. д.; оно приложимо только къ человък у. Талантливый «человъкъ», обладающій какой нибудь спеціальной способностью, — скажемъ, писательской, — и будетъ настоящимъ писателемъ, тъмъ большимъ, чъмъ сильнъе и качественно выше его человъчеческий талантъ, т. е. его отношеніе къ внутренней сторонъ, къ общему внутреннему трепету жизни.

Талантливыхъ людей на свътъ бывало больше, чъмъ мы думаемъ. Не говоримъ-ли мы иногда о моментъ историческаго подъема: какая талантливая эпоха! Возможно и обратное: періоды несчастій, обусловленныхъ изсякновеніемъ творческаго таланта въ человъчествъ...

Во всякомъ случаѣ, обернувшись къ Россіи, отъ Россіи — къ эмигрантскому культурному слою, и отъ него, безстрашно съуживаясь, къ современной нашей литературѣ, — признаемъ, что и она отмѣчена человѣческой бездарностью. Въ такъ называемой «беллетристикѣ» еще обольщаетъ порою, у того или другого литератора, его спеціальная способность, словесная и глазная. За умѣнье пріятно и красиво соединять слова, «рисовать» ими видимое, мы, по привычкѣ называемъ такого находчиваго человѣка «талантливымъ писателемъ». Подобныхъ талантовъ у насъ много, куда больше, чѣмъ (въ обычномъ смыслѣ) бездарностей. Къ примѣру назову лишь одного писателя, изъ наиболѣе способныхъ: Сирина. Какъ великолѣпно умѣетъ онъ говорить, чтобы сказать... ничего! потому что сказать ему — нечего.

Еще хуже (или лучше, ибо виднѣе), когда къ обольщеніямъ беллетристики прибѣгнуть нельзя, когда пишется статья, критическая или другая, гдѣ ужъ нельзя, какъ будто, ничего не сказать. Однако, и тутъ современный литераторъ ухитряется затянуть свое неимѣнье сѣткой словъ и какъ-то осязательно самъ, въ писаніяхъ своихъ, «не быть». Степень писательской способности, гибкость, навыкъ, — все это у авторовъ разное; но, при одинаковой человѣческой бездарности, цѣнность писаній ихъ — одна.

Такая бездарность тѣмъ меньше сознается, чѣмъ она полнѣе (совершенно, полной, вѣроятно, нѣтъ). Для многихъ это, пожалуй, и лучше: начатокъ, проблескъ пониманія своего человѣческаго неудачничества (т. е. и писательскаго) можетъ принести иному милліонъ терзаній. Безсильныя вспышки сознанія часто

ведуть лишь къ озлобленію, къ потерѣ равновѣсія, а порою къ потерѣ и свочихъ способностей.

#### милліонъ терзаній

Въ нашей литературъ человъчески-бездарные писатели со способностями попадались и раньше. Они забыты или забываются. Довольно бездарный человъкъ — Фетъ. А изъ болъе новыхъ, типичная бездарность съ крупными писательскими способностями — Брюсовъ. Онъ, впрочемъ, въ концъ ему измънили, какъ это неръдко случается. Бездарности своей Брюсовъ, благодаря ея большой полнотъ, не сознавалъ, а потому, кажется, и терзаній никакихъ не испытывалъ.

Въ современности, къ типу Брюсова надо отнести Ходасевича. Подобій и сходствъ (не въ ихъ произведеніяхъ, конечно: какъ писатели, они самостоятельны) между ними можно найти много, даже мелкихъ: сходствъ во вкусахъ, склонностяхъ, въ методъ работы... Но это подробности, главное же — что у обоихъ нътъ того, что мы называемъ «талантомъ», т. е. нътъ отношенія (ни интереса) къ «общимъ идеямъ». Типъ «спеца», сосредоточившагося (въ зависимости отъ области, въ какой онъ работаетъ) на словосочетаніяхъ, или на статистикъ, или на изученіи какой нибудь пятой тараканьей ножки. Боже меня сохрани осуждать такія почтенныя и полезныя занятія! Но сейчасъ мы говоримъ о другомъ.

Въ Ходасевичѣ, однако, уже нѣтъ брюсовской безмятежности: нѣкое подозрѣніе относительно себя и «общихъ идей» его видимо коснулось. Сознаніе своего безсилія вызываетъ въ немъ раздражительную безпокойность; голкаетъ на борьбу со всѣмъ, что хоть какъ нибудь можетъ напомнить ему о человѣческомъ «талантѣ».

Очень въ этомъ смыслъ, показателенъ недавній его фельетонъ о романъ «Отечество». Въ простомъ разсмотръніи — это лишь банальныя нападки на «тенденцію» въ искусствъ. Но постановка и тонъ защиты искусства таковы, что нельзя не догадаться, гдъ настоящій врагь критика, и чъмъ онъ втайнъ уязвленъ.

Съ первой же строки — попытка отвода: критикъ признаетъ «общія идеи» (такъ и говоритъ: «общія идеи»). Онъ даже способень будто бы нъкоторыя разділять. Но искусство существуетъ помимо нихъ. Отношеніе писателя къ общимъ идеямъ (человъческій талантъ!) уничтожаетъ художественность произведенія. Развъ что вытекутъ онъ оттуда сами, внъ воли и сознанія автора... Критикъ, впрочемъ, не заботится доказывать, что идеи въ романъ «Отечество» не «вытекаютъ»; это, въ концъ концовъ, ему не важно; важно, что онъ тамъ есть.

Съ чисто художественной точки зрѣнія въ данномъ романѣ не трудно увидѣть недостатки: неопытную неровность письма, лишнее повтореніе словъ, сухость образовъ... Замѣчательность этой книги прошла бы, вѣроятно, мимо узко-художественной критики, хотя и она отмѣтила бы ея гармонію и органичность. Но Ходасевичъ такой критикой не занятъ. «Искусство» для него только щитъ, съ которымъ онъ идетъ противъ главнаго врага. Скоро и щитъ оставленъ. Критикъ дѣлаетъ прямой, — и самый неловкій — выпадъ противъ... какъ будто идеи, какъ будто въ

романъ заключенной. Я говорю «какъ будто», потому что и на самый грубый взоръ «антисемитизмъ» не есть «идея», во-первыхъ; а во вторыхъ — и такой-же грубый взоръ не могъ бы усмотръть его въ романъ. Со стороны критика такая неловкость — не результатъ ли крайне раздраженнаго состоянія? въ подобномъ состояніи случается пренебречь и очевидностью.

Примъръ этотъ тъмъ интересенъ, что какъ нельзя больше открываетъ намъ безсиліе писаній литераторовъ, очень способныхъ, но не одаренныхъ человъческимъ талантомъ. Ни въ чемъ упрекать ихъ, даже въ раздражительности, нельзя; и безъ того ихъ терзанія, при сознательныхъ проблескахъ, слишкомъ остры. Да и гдъ чья вина? Можетъ быть, это просто современность, отразившись и въ нашемъ маленькомъ русскомъ стаканъ, населила нашу литературу писателями безъ человъческихъ талантовъ?

#### опять міръ

Виноватыхъ и вины нътъ, мы напрасно старались бы искать ее. Достаточно, если мы увидъли вотъ эту важную черту современности (черту, — или одну изъ причинъ современнаго, общаго, состоянія міра): оскудъніе творческаго начала въ человъчествъ, паденіе человъческой талантливости. Оплотнъла, огрубъла матерія; «élan vital», волна первожизненнаго порыва, сталкивается съ ней, и, не проникнувъ внутрь, — разбивается.

Въ 1899 году С. А. Андреевскій, преданный — хоть и нъсколько поверхностный — ученикъ Флобера, присутствовалъ во Франкфуртъ на торжествахъ по случаю 150-лътія со дня рожденія Гете. Въ своей «Книгъ о смерти» Андреевскій посвятилъ нъсколько горестно-удивленныхъ строкъ тогдашнимъ своимъ впечатлъніямъ.

«Перемонія происходила въ августъ, въ тихій солнечный день. Декораторы выдумали устроить надъ чугунной статуей Гете высокую клѣтку изъ золоченныхъ прутьевъ, совершенно такого же фасона, какъ клѣтки для попугаевъ. Прутья были перевиты зеленью и цвѣтами, но, конечно, спереди монументъ обрисовывался вполнъ, сквозь широкое отверстіе. Площадь была запружена публикой и депутаціями со знаменами и значками. По-очереди какіе-то румяные коренастые ораторы, въ лоснящихся цилиндрахъ, пошло и звучно отчитывали заученныя привѣтствія, напрягая голосъ и жестикулируя передъ статуей, какъ передъ беззащитнымъ, но глубокоуважаемымъ начальствомъ. Послъ каждой рѣчи трубачи играли тушъ.

«Мнъ было жутко за Гете....»

Что сказалъ бы бъдный Андреевскій, если бы ему суждено было дожить до новаго юбилея и новыхъ манифестацій передъ памятникомъ Гете — среди дикаго смятенія умовъ, въ ядовитой атмосферъ демагогіи и ненависти?

Въ самомъ дълъ, гдъ нити, связывающія современную Германію съ Германіей Вертера и Вильгельма Мейстера?

Однако, вовсе не въ этой связи суть. «Надгробныя надписи не дълаются подъ присягой», сказалъ какъ-то докторъ Джонсонъ. Живой образъ Гете не присутствовалъ на юбилейныхъ торжествахъ ни въ концѣ 19-го вѣка, ни теперь, въ 1932 году. Чествованія эти — не болѣе, какъ одинъ изъ обрядовъ установившагося культа, потому что самая фигура Гете давно уже перемѣстилась изъ міра реальностей въ царство мифа.

Слово «мифъ» здѣсь отнюдь не метафора. Сила такихъ сакраментальныхъ представленій необычайно велика. О героѣ литературнаго мифа почти невозможно ни говорить, ни даже думать, съ той свободой, съ какой мы привыкли говорить и думать о всякомъ другомъ писателѣ и поэтѣ. Мы дѣйствительно находимся какъ бы въ магической сферѣ, не допускающей независимаго подхода.

Вся огромная литература о Гете объ этомъ свидътельствуетъ. За крайне ръдкими исключеніями, сужденія о немъ — комментаріи върующихъ, а не вольная критика. Нужно величайшее усиліе, чтобы подойти къ Гете безо всякой предвзятости, безъ суевърнаго трепета. Одинъ изъ извъстнъйшихъ писателей нашего времени не побоялся въ очень торжественной обстановкъ заявить, что плохо знакомъ съ творчествомъ Гете. Однако, это не помъшало ему произнести ръчь, въ которой не отсутствовалъ ни одинъ изъ догматовъ установившагося культа. Ораторъ не

покривиль при этомъ душой. Когда ръчь идетъ о мифъ, важно не знаніе, важна только въра.

Мифъ о Гете есть мифъ всемірный. Однако, какъ ни парадоксально это звучитъ, свободный подходъ къ личности и творчеству Гете всего болѣе труденъ для людей германской культуры. Вкладъ, внесенный Гете въ нѣмецкую умственную жизнь, давно въ ней растворился, распался на тысячи анонимныхъ крупицъ. Когда нѣмецъ подходитъ къ творчеству Гете, какъ къ цѣлому, происходитъ какъ бы узнаваніе чего-то извѣстнаго (вспомнимъ собственное наше отношеніе къ Пушкину). Это узнаваніе совсѣмъ не равносильно сознательному сліянію съ Гете, оно — результатъ своего рода физіологической связи съ нимъ, въ извѣстномъ смыслѣ затрудняющей, а не облегчающей подлинное пониманіе. Поэтому для людей не-нѣмецкой культуры все-таки свободный подходъ къ Гете осуществимъ въ большей мѣрѣ, чѣмъ для самихъ нѣмцевъ. Къ сожалѣнію, возможностью этой до сихъ поръ мало пользовались.

\*\*

Гете назвалъ «Фаустъ» трагедіей. Не знаю, одобряєть ли это школьная теорія словесности. Но воть что въ самомъ дѣлѣ плохо мирится съ нашимъ представленіемъ о трагедіи: въ «Фаустъ» участь главнаго героя нисколько насъ не интересуетъ. Едва ли кого-либо занималъ вопросъ о томъ, что станется, въ концѣ концовъ съ докторомъ Фаустомъ: вниманіе привлекаетъ только мысль Фауста, но не его переживанія. Въ лучшемъ случаѣ возможно, по ихъ проекціи, построить нѣкій отвлеченый образъ, но образъ этотъ лишенъ самостоятельнаго бытія. Личная судьба Эдипа или Гамлета глубоко насъ захватываетъ. Фаустъ — только носитель безплотныхъ идей.

Зато Гретхенъ — обладаетъ подлинной жизнью. Ея плънительная наивность, чистота ея любви полны непосредственной убъдительности; и всякій сопереживаетъ съ ней ея отчаяніе. Подобно Антигонъ или Офеліи, — образъ ея — порожденіе напряженнаго, подлинно-творческаго воспріятія міра. У воротъ ея тюрьмы дъйствительно «вся скорбь человъчества» охватываетъ насъ.

Чъмъ объяснить такое странное несоотвътствіе?

Нельзя сомитьваться въ томъ, что Фаустъ и Гретхенъ созданія двухъ различныхъ душевныхъ «климатовъ». Это было бы непонятно, если бы «Фаустъ» возникъ органически, изъ единаго клубка мыслей, чувствъ, настроеній. Какъ извѣстно, дѣло обстояло далеко не такъ. Такъ называемый «Urfaust», первоначальная версія, относящаяся къ 1770-1774 гг. (о существованія которой не подозрѣвали вплоть до послѣдней трети XIX-го вѣка), представляєтъ собою вполить законченную трагедію Гретхенъ. И напротивъ, отсутствуєтъ еще въ этой версіи то, что, собственно говоря, составляєтъ содержаніе драмы самого фауста. Съ большей или меньшей точностью можно утверждать, что только лѣтъ двѣнадцать спустя, въ концт 80-хъ годовъ, Гете, принявшись за переработку стараго сюжета, рѣшительно измѣнилъ перспективу. Въ самомъ дѣлѣ, только «Фрагментъ», появившійся въ 1790 году, окончательно переноситъ замыселъ въ иной планъ, ставя въ центръ драмы самого фауста и его «титанизмъ».

Знаменательныя даты: съ одной стороны, 70-ые годы, бурные порывы юности, «Sturm und Drang», эпоха созданія «Геца», «Вертера», «Клавиго», «Стеллы»; съ другой — послъ-итальянскій періодъ, «цъль и мъра», приближающееся «олимпійство». Дъйствительно, два различныхъ психологическихъ климата.

Однако, говоря по правдѣ, это еще не объясненіе. Пусть въ промежуткѣ между «Urfaust»-омъ и «Фрагментомъ» Гете испыталъ нѣкій душевный кризисъ, приведній его отъ смятенныхъ порывовъ молодости къ мудрому равновѣсію, отъ романтизма avant la lettre — къ пережиткамъ классицизма: отсюда, казалось бы, вовсе еще не слѣдуетъ, что Гете долженъ былъ утратить способность художественнаго воплощенія. Одной хронологіей тутъ, очевидно, дѣлу не пособишь.

«Посвященіе» къ «Фаусту» заканчивается двумя многозначительными строками:

«Was ich besitze, seh ich wie im Weiten, Und was verschwand, wird mir zu Wirklichkeiten». (То, чёмъ я обладаю, я вижу какъ бы издали, А что исчезло, становится для меня дъйствительностью).

И въ самомъ дѣлѣ, созданіе «Фауста» — точнѣе: переработка первоначальной версіи — предполагали и то и другое: отказъ отъ новаго пониманія міра, всецѣло опредѣлявшаго уже духовную жизнь Гете въ эпоху «Фрагмента», и возвратъ къ тѣмъ настроеніямъ, которыя владѣли имъ въ ранній, до-итальянскій (пользуюсь здѣсь этимъ ходячимъ, хотя и далеко не точнымъ дѣленіемъ) періодъ. По замыслу Гете, Фаустъ долженъ отобразить весь пылъ, всѣ порывы, все смятсніе собственной его молодости. Зрѣлый Гете какъ бы перевоплощается въ самого себя — въ юношу эпохи «Urfaust»-а. Для этого дѣйствительно приходилось многое забыть и очень многое вспомнить.

Необходимость такого усилія объясняєть уже отчасти, почему образъ Фауста страдаєть отвлеченностью. Одно дѣло — творчество, питаємоє соками переживаній, не успѣвшихъ отойти въ область личной исторіи поэта; и совсѣмъ другое — возсоздаваніє привидѣвшихся нѣкогда образовъ на основаніи воспоминаній, изъ обрывковъ давно преодолѣннаго опыта.

Но и это объясненіе еще далеко не исчерпываеть проблемы. Если даже признать, что приписываемая Гете способность сохранять какъ бы въ консервированномъ видъ, въ «капсюляхъ» (Гундольфъ) свои давно изжитыя настроенія — не болье какъ произвольный домыслъ, мало правдоподобный въ приложеніи къ поэту, который такъ настаивалъ на связи своего творчества съ дъйствительностью и стихи свои называлъ «стихами на случай», — то все-таки что-то отъ плоти и крови того образа, который тревожилъ Гете въ его юные годы, должно было уцълъть въ окончательной редакціи драмы, и тъмъ больше конкретныхъ чертъ должна была она сохранить, чъмъ автобіографическій элементъ въ ней сильнъе. Между тъмъ именно конкретности, плоти и крови, Фаусту не достаетъ.

Невольно возникаетъ предположеніе, что причина кроется не только въ томъ, что образъ этотъ возсоздавался ретроспективно.

Біографы и критики Гете — въ особенности нъмецкіе — съ нѣсколько комическимъ единодущіемъ говорять о «титанизмѣ», которымъ, по ихъ глубокому убѣжденію, отмѣчена была молодость поэта. Гете эпохи Вертера изображается сверхчеловѣкомъ, богоборцемъ — «титаномъ», отказывающимся принять узкія рамки земного существованія, какъ предѣлъ, положенный свыше. Откуда берется это представленіе? Можно, безъ риска ошибиться, предположить, что на девять десятыхъ оно подсказано философіей «фауста». Однако, «фаустъ», повторяемъ, только истолкованіе нѣкоего законченнаго и преодолѣннаго этапа въ духовной эволюціи поэта, только позднее свидѣтельство о самомъ себѣ. Вполнѣ ли точное и искреннее? Вся суть въ этомъ.

Если обратимся къ другимъ признаніямъ Гете, но признаніямъ современнымъ, т. е. къ тъмъ, въ которыхъ міроощущеніе молодого поэта отразилось не сквозь призму памяти, а непосредственно, еще не остуженное позднѣйшей рефлексаей, то обнаруживается довольно странная вещь. Обнаруживается, что при всей безмѣрности и безкрайности стихіи ч у в с т в а, владѣвшей душой молодого Гете, — чувство это никогда почти не измѣняетъ своей природѣ, никогда не отрицаетъ самого себя. «Гецъ», «Вертеръ», «Эгмонтъ», не говоря уже о «Клавиго» или «Стеллѣ» — чистыя созданія эмоціи. Ничего, кромѣ игры страстей, найти въ нихъ нельзя — ни метафизики, ни богоборчества, словомъ, — никакого «титанизма».

Правда, кое какія попытки перенести свои переживанія въ иной планъ оставили слѣдъ въ литературномъ творчествѣ молодого Гете. Онъ замышлялъ писать «Цезаря», «Сократа», «Магомета», «Прометея», «Вѣчнаго Жида». Но очень показательно, что онъ не пошелъ здѣсь дальше плановъ, черновыхъ набросковъ, отрывковъ. Ясно, что «титанизмъ» не былъ переживаніемъ стихійнымъ, первичнымъ, какъ тѣ эмоціональные комплексы, которые съ неодолимой «демонической» силой нашли себѣ выходъ въ «Вертерѣ», «Эгмонтѣ» или «Urfaust»-ѣ. По сравненію съ лихорадочнымъ монологомъ Вертера, какъ наивно упрямство Прометея и сколь доктринальнымъ кажется вызовъ, посылаемый имъ богамъ!

При этомъ не долженъ вводить въ заблужденіе «спинозизмъ» Гете, на который такъ часто ссылаются какъ на свидътельство метафизическихъ исканій поэта. Пантеизмомъ, подсказаннымъ ему Спинозой, Гете пользовался скоръе всего какъ удобной формулой, выражавшей болъе или менъе точно его собственное м і р оо щ у щ е н і е. Въ пантеистической исповъди Фауста, вошедшей уже въ «Urfaust» («Кто посмъетъ назвать его?..), провозглашается начало единенія съ природой, въ ея эстетически - чувственномъ аспектъ, не не болъе того. Достаточно вспомнить заключительныя слова этого монолога, какъ бы резюмирующія его основную мысль: «Gefühl ist alles» — «все сводится къ ч у в с т в у». Дальше этого философія молодого Гете не шла. Если угодно, именно «спинозизмъ» служитъ прямымъ подтвержденіемъ почти безраздъльнаго господства эмоціональной стихіи въ творчествъ Гете до-итальянскаго періода.

Если все это такъ, то мы уже вплотную подходимъ къ рѣшенію, котораго добиваемся. Въ самомъ дѣлѣ, не тѣмъ ли объясняется отвлеченность, схематичность фигуры доктора Фауста, что, вновь обратившись къ переживаніямъ своей юности, Гете — вольно или невольно — перенесъ ихъ въ высшій планъ, что онъ какъ бы

«сублимировалъ» свои юношескія страсти, преувеличенно подчеркнувъ въ нихъ элементъ «титанизма», который, быть можетъ, и окрашивалъ ихъ слегка, но никогда ими не владълъ, такъ что творческое его изживаніе было дъломъ невозможнымъ? Иными словами, въ противоположность тому, какъ слагался образъ Гретхенъ, Фаустъ не пережитъ, а измышленъ, и проблематика его не прочувствована, не выстрадана, а конструирована. Вотъ почему Гретхенъ живетъ, а Фаустъ — только фантомъ, только схема, въ которую безсильно вдохнуть истинную жизнь геніальное соединеніе лирики и резонерства, обезсмертившее имя Гете.

\*\*

Для того, чтобы личная судьба писателя, будучи художественно преображена, могла пріобрѣсть убѣдительность, способность воздѣйствовать на другихъ, необходимо, чтобы мы могли со-пережить его опытъ, и если опытъ этотъ приводитъ къ опредѣленному пониманію міра, мы должны пройти вмѣстѣ съ художникомъ путь отъ заблужденія къ прозрѣнію, имъ самимъ продѣлапный. Таково — беру наиболѣе близкій намъ примѣръ — наше отношеніе къ Толстому. Въ творчествѣ его мы присутствуемъ при долгомъ, мучительномъ процессѣ исканія истины, и мы не можемъ не соучаствовать и въ найденномъ рѣшеніи, хотя бы на повѣрку оно оказалось неудовлетворяющемъ насъ.

Ничего подобнаго не даетъ намъ испытать Гете. Самый характеръ его внутренней эволюціи исключаетъ со-участіе, потому что въ ней не было элементовъ борьбы между какими-либо антиномичными началами. Господству чувства, которымъ отмѣченъ былъ первый періодъ, не было противопоставлено его отрицаніе; чувство введено было только въ рамки, ограничено, подчинено «мѣрѣ и цѣли» и призвано на службу «дѣйствія», какъ «высшаго вывода мудрости».

То быль процессъ почти біологическаго порядка: у Гете ( въ противоположность, напр., Генриху фонь Клейсту) чувство было проявленіемъ прежде всего жизненной энергіи; именно въ силу этого оно неминуемо должно было къ жизни приспособиться, т. е. себя ограничить. Въ такомъ ходъ личнаго развитія нѣтъ почти элементовъ, способныхъ быть проэцированными во-внъ и со-пережитыми.

Поэтому то отношеніе къ жизни, которое выработалось у Гете послѣ; Sturm und Drang-а, не обладаетъ для насъ силой непосредственной убѣдительности. Гете заставлялъ насъ соучаствовать въ его переживаніяхъ, пока онъ жилъ подъ властью страстей, находившихся въ конфликтѣ между собою или со внѣшнимъ міромъ. Но мы отказываемся слѣдовать за нимъ, когда онъ предлагаетъ намъ готовое міросозерцаніе, или, точнѣе, нѣкоторую совокупность принциповъ, усвоенныхъ въ результатѣ жизненнаго процесса, намъ недоступнаго.

И въ самомъ дѣлѣ, трудно отдѣлаться отъ впечатлѣнія, что какъ только Гете отходитъ отъ изображенія чувствъ, захваченныхъ въ живомъ ихъ проявленіи, онъ сразу утрачиваетъ доступъ къ нашей душѣ, что формулы, въ которыхъ выражается его положительное міровоззрѣніе, доходятъ до насъ только какъ слова, почти обезкровленныя.

Иногда онъ довольствуется тымь, что какъ бы просто декретируетъ примире-

ніе съ жизнью: трагической картинѣ придается новый смыслъ путемъ насильственнаго перегиба острія. Такъ въ «Эгмонтѣ», въ заключительной сценѣ присоединяется видѣніе Клерхенъ въ образѣ «Свободы въ небесныхъ покровахъ», покоящейся на облакѣ. Какъ объяснено въ ремаркѣ, она жестами ободряетъ приговореннаго къ смерти Эгмонта, «признаетъ въ немъ побѣдителя и протягиваетъ ему лавровый вѣнокъ». При этомъ зрѣлищѣ Эгмонтъ преисполняется бодрости, и гибель, которую онъ ранѣе считалъ жестокой и безсмысленной, представляется ему въ новомъ, примиряющемъ свѣтѣ. Въ «фаустѣ», къ трагическому заключительному аккорду первой версіи: «Она осуждена!», прибавляются два слова, мѣняющія смыслъ драмы: «Она спасена!». Въ «Ифигеніи» всеобщее просвѣтлѣніе приходитъ неожиданно, какъ истинный deus ех machina. Въ «Торквато Тассо» внезапное смиреніе поэта, страдающаго болѣзненной чувствительностью (Гете даетъ почти клиническую картину душевнаго заболѣванія, постигшаго историческаго Тассо), не можетъ не повергнуть зрителя, — а тѣмъ болѣе читателя — въ полное недоумѣніе.



Не приходится особенно удивляться тому, что Гете оказался безсиленъ сдълать насъ соучастниками своего «просвътлънія». Исторія литературы знаетъ очень мало примъровъ, когда бы лишенное цълостности міровоззръніе, сводящееся въ основъ къ проповъди самоограниченія и разумнаго дъйствованія, служило богатымъ источникомъ творческаго вдохновенія. Самъ Гете отдаваль себъ въ этомъ отчетъ, когда признавался, что

Meine Dichterglunt war sehr gering, Solang ich dem Guten entgegenging; Dagegen brannte sie lichterloh, Wenn ich von drohenden Uebeln floh.

(Мой поэтическій пылъ былъ ничтоженъ, Пока я шелъ навстръчу Добру; Напротивъ, онъ ярко разгорался, Когда я спасался отъ грозящихъ золъ).

Онъ отлично зналъ, что

... behagt dem Dichergenie Das Element der Melancholie.

(Геній поэта чувствуєть себя привольно Въ стихіи меланхоліи).

Не случайно поэтому «выздоровленіе» Гете совпадаеть съ его обращеніемъ къ классицизму. Готовыя формы, завъщанныя античностью, должны были замънить тотъ непосредственный творческій порывъ, который рождается только изъ душев-

ной смятенности. Въ этомъ смыслѣ и надо, въроятно, понимать извъстное «Klassisch ist das Gesunde». «Классическое» и «здоровое» другъ друга обуславливаютъ. Психика, стремящаяся къ устойчивости, невольно ищетъ устойчивыхъ формъ выраженія. Введя эмоціональную стихію въ русло, Гете естественно обратился къ классицизму. Только ему могъ онъ безъ риска довъриться:

Einzig veredelt die Form den Gehalt.

(«Pandora»).

(Только форма облагораживаетъ содержаніе)

Уловилъ ли Гете подлинный духъ античности, — трудно сказать. Нѣкоторые авторитетные судьи въ этомъ сомнѣваются (Джильбертъ Моррей). Но одно несомнѣнно: поэтическая температура его произведеній классическаго періода все болѣе понижается. Постепенно все становится условнымъ: положенія, характеры, построеніе. Слова теряютъ свою ударную силу. Мы оказываемся въ мірѣ абстракцій и алгебраическихъ формулъ. Самъ Гете не могъ заглушить въ себѣ сознаніе, что трудно найти замѣну 'той Dichterglut, которая въ немъ нѣкогда пылала. Его обращеніе къ научнымъ изысканіямъ свидѣтельствуетъ о томъ, что онъ не только задѣтъ былъ непониманіемъ публики, но испытывалъ усталость отъ своихъ чисто-литературныхъ занятій.

Та же неудовлетворенность толкала его на поиски новыхъ образцовъ и новыхъ поэтическихъ сюжетовъ. За ними обращается онъ къ персидской поэзіи, къ мотивамъ китайскимъ, ново-греческимъ, сербскимъ, шотландскимъ, финскимъ. Принято приписывать это универсализму его генія. Да, конечно, универсализмъ, но до извъстной степени вынужденный. Набъги Гете на міровую литературу — послъдствіе не избытка силъ, а ихъ оскудънія. А la longue всъ эти суррогаты отказываются служить. Послъднія художественныя произведенія Гете обнаруживаютъ безразличіе его ко всему, чъмъ онъ раньше такъ дорожилъ. Поражаетъ ихъ вялость, аморфность, непостроенность. Невольно напрашивается мысль, что съ теченіемъ времени классицизмъ Гете «діалектически» довелъ себя до своей антиноміи.

\*\*

Но олимпійство Гете подвергнуто было еще и другому испытанію. О подлинномъ смыслѣ этого испытанія позволительно только догадываться, но не учесть его — значитъ не понять исторіи «зрѣлаго» Гете. Сравнительно легко справившись со своей юношеской безмѣрностью, выйдя на торную дорогу мудрости и самоограниченія, подозрѣвалъ ли онъ, что еще не всѣ опасности миновали? Вѣроятно, подозрѣвалъ, потому что самъ какъ то говорилъ о мятежныхъ возможностяхъ, таившихся въ его душѣ, несмотря на видимое равновѣсіе.

Несомнънно, въ нъкій моментъ своего жизненнаго пути Гете убъдился, что возведенное имъ зданіе не такъ уже прочно, какъ казалось, что новый кризисъ, которымъ грозитъ розливъ душевной стихіи, будетъ много значительнъе и много

серьезнѣе, чѣмъ тотъ споръ съ собою — довольно невинный, — который онъ пережилъ nel mezzo del саттіп... Мы знаемъ, что взрыва не произошло. Цѣною какихъ усилій, какими чарами заклялъ Гете опасность? — этого угадать намъ не дано. Но что грозный призракъ безмѣрности вновь ему являлся — тому есть безспорныя свидѣтельства. И тѣ немногія строки, въ которыхъ слышатся отголоски приближавшейся грозы, принадлежатъ къ лучшему изъ всего, что создалъ Гете и, можетъ быть, изъ всего, что создано нѣмецкой поэзіей.

Такъ среди затъйливой оркестровки «Западно-Восточнаго дивана» раздается, въ «Selige Sehnsucht», внезапный крикъ боли и восторга, — призывъ къ «высшему сопряженію», къ преодолънію всъхъ далей, къ огненной смерти:

> Keine Ferne macht dich schwierig, Kommst geflogen und gebannt, Und zuletzt, des Lichts begierig, Bist du, Schmetterling, verbrannt.

Огненная смерть — неужели случайно тотъ же символъ повторяется и въ «Коринфской невъстъ»:

Bring in Flammen Liebende zu Ruh!

и въ «Богѣ и баядеркѣ»:

Und mit ausgestreckten Armen Springt sie in den heissen Tod.

Здѣсь мы вновь готовы со-переживать, какъ въ дни «Вертера» и перваго «Фауста», здѣсь снова дуновеніе рока, обнаженное человѣческое сердце. Гдѣ то тлѣла въ Гете искра, способная зажечь роковой костеръ. Она дала только мгновенныя рѣдкія вспышки, но какого ослѣпительнаго блеска!

Какъ настигла эта буря олимпійца, проповѣдника «мѣры и цѣли»? Какъ спасся онъ отъ нея? Гете не открылъ намъ этой тайны — Фаустъ не повѣдалъ міру, что видѣлъ онъ въ жуткомъ царствѣ «матерей». Костеръ не разгорѣлся и не освѣтилъ своимъ пламенемъ міра. Мы должны довольствоваться ровнымъ, негрѣющимъ свѣтомъ «прекрасныхъ соразмѣрностей».

(Изъ очерка «Насладство Гете»).

Мысль изреченная есть ложь. Тютчевъ.

I.

Проблема слова — одна изъ глубочайшихъ проблемъ человъчества, въ нъкоторомъ смыслъ основополагающая. Върнъе сказать, Слово — величайшая, одна изъ величайшихъ цънностей человъчества, основа культуры; проблемой же оно становится, когда доходятъ до сознанія его опасности и соблазны, его рокъ. И именно въ нашу эпоху проблематика слова не только должна обостренно осознаваться, но еще и получаетъ особо угрожающее значеніе.

Ни въ малъйшей степени не собираюсь я предаваться нигилистическимъ сомиъніямъ, отрицанію глубиннаго и ръшающаго созидательнаго значенія Слова. Но признавая его неотъемлемое для человъческой культуры существо, я хочу отмътить угрозы, которыя изъ него же проистекають, его извращая.

1. Слово есть неотъемлемое орудіе мышленія и общенія — этимъ достаточно сказано для установленія его смысла. Незачізмь разсматривать, которая изъ этихъ двухъ функцій порождаєть другую — тъмъ болье, что процессъ становленія можеть одновременно протекать въ обоихъ направленіяхъ. Но можно сказать, что — не гонетически, а систематически — слово, какъ орудіе духовнаго монолога, первичнъе и значительнъе слова, какъ орудія соціальнаго діалога. Пусть функціи скрещизаются, пусть не діалогь есть усложненіе монолога, а наобороть, монологь есть лишь элиптическое претвореніе діалога, тоть предільный его случай, когда совпадають собесфдники. Пусть индивидуальное мышленіе внф общенія не могло бы развиться, не могло бы даже быть зачатымъ; но высвобождается Слово въ своемъ существъ, когда оно въ совпаденіи говорящаго и воспринимающаго — нейтрализуетъ обоихъ. Освобожденное, что неизмъримо развертывается, перерастая потребности общенія. Изъ стихіи безсознательныхъ проявленій, неосознанныхъ внушеній и зараженій — оно здъсь вторично рождается къ самостоятельному бытю. Крикъ вырывается и заражаетъ услышавшаго его, внушая то содержаніе, которое его вызвало; словомъ онъ станетъ, лишь утвердивъ въ одномъ сознаніи и прямую и обратную связь между содержаніемъ и его звуковой оболочкой.

Въ этомъ смыслѣ жизнь Слова въ духѣ первѣе жизни его въ обществѣ, хотя бы рождалось оно изъ общенія. Бытіе слова для себя первѣе его бытія для другихъ. Мыслимость слова первѣе его изрекаемости. Воплощенный Логосъ — изреченное слово, — связываетъ души, въ которыхъ онъ уже живетъ.

2. Въ непрерывномъ переливчатомъ потокъ въчно измънчиваго и повторно возвращающагося бытія и сознанія, воспріятій и переживаній — слово выдъляєть, фик-

сируетъ, кристаллизуетъ около себя нѣкіе брызги или волны этого потока. Благодаря этому мы не только узнаемъ и выдъляемъ ихъ, но получаемъ возможность вызывать ихъ въ сознаніи отдъльно отъ несущаго ихъ потока, связывать ихъ мысленно по иному, строить изъ нихъ новыя построенія; получаемъ возможность надъміромъ протекающаго во времени бытія возводитъ новую постройку — культуры.

Съть, сплетенная словомъ, накладывается на непосредственную стихію переживаній, въчно изъ ея элементовъ сплетаемая, непрерывно на нее воздъйствующая. Сътью слова мы улавливаемъ непосредственную стихію бытія и орудіемъ слова воздъйствуемъ на него; сквозь съть слова мы его усматриваемъ, а потому съть слова и заслоняетъ его отъ насъ. Благодаря слову мы получаемъ точку опоры внъ бытія и рычагъ для воздъйствія на него; сквозь съть слова мы его усматриваемъ, а потому съть слова и заслоняетъ его отъ насъ. Благодаря слову мы получаемъ точку опоры внъ бытія и рычагъ для воздъйствія на него, создаемъ устойчивый міръ изъ зыбкости въчной измънчивости, — міръ, которымъ мыслимъ и слъдовательно, въ которомъ живемъ, который своей устойчивостью прикрываетъ отъ насъ зыбкое сущее.

Творческимъ актомъ Логоса создается культура и — заслоняется бытіе, подводится фундаментъ подъ ставшее возможнымъ строительство и тѣмъ самымъ прикрывается почва, на которой оно возведено. На сваяхъ строятся жилища и живущіе въ нихъ не видятъ болота, въ которое погружены сваи.

- 3. До Слова нѣтъ истины, есть лишь голое бытіе, слѣпое переживаніе. Только слово даетъ за даніе истины, вызываетъ запросъ на нее, ставитъ ее критерій. Сѣтью слова, сплетенной изъ бытія, мы улавливаемъ бытіе; истиной слова и будетъ улавливаемость имъ бытія. Но творя истину, Логосъ тѣмъ самымъ создаетъ и возможность лжи, ибо не обезпечено его соотвѣтствіе бытію. Породитель истины, Логосъ является и отцомъ лжи.
- 4. Не одну только возможность неправды и лжи создаетъ слово; его существо неизбывно сюда тяготъетъ, непреодолимо влечетъ сюда. Ибо слово есть окостенъніе. Изъ измънчиваго потока оно вырываетъ несущуюся частицу, превращая ее въ окаменълость, изъ повторнаго дълая неподвижное, измънчивое стремясь превратить въ постоянное. Въ этомъ смыслъ слова; но въ этомъ и неизбъжное его несоотвътствіе смыслу. Самая задача утвердить текущее искажаетъ текущее и дълаетъ утвержденіе не адэкватнымъ ему.
- 5. Слово есть окаменълость, а означаемое имъ подвижно не только въ своемъ существъ, но и въ своемъ существовани. Оно становится инымъ, разливается, разростается или съеживается, пронизывается постороннимъ или въ постороннее внъдряется, расщепляется или объединяется съ инороднымъ. Слово, по задачъ своей, такъ же неподвижно, какъ измънчиво содержаніе; отсюда неизбывное ихъ расхожленіе.
- 6. Однако, и слово не только «значитъ», но и существуетъ, и слѣдовательно, какъ все существующее вопреки своей задачѣ не остается неподвижнымъ; оно измѣнчиво и само, отсюда новое оснозаніе возростающаго несоотвѣтствія; нбо подвижнсть и жизнь словъ и содержаній протекаютъ по разнымъ по своимъ собственнымъ путямъ. Слова обростаютъ словесными же связями, переносами;

пріобщають себѣ значеніе другихъ, мѣняють свое значеніе по словеснымъ аналогіямъ. Значенія словъ, получаемыя изъ разныхъ источниковъ, сливаются или отклоняются.

7. Какъ на важную основу такихъ перерождающихъ вліяній, можно указать на непрерывно дъйствующій въ словесной стихіи принципъ экономіи. Въ творческомъ напряженіи разръшить задачи, неизмѣнно превышающія наличныя силы и средства, люди пользуются тѣмъ, чъмъ уже располагаютъ, чтобы осуществлять то, что имъ еще недоступно. Такъ, тѣми же словами и словесными сочетаніями, которыя сложились примѣнительно къ зрительнымъ образамъ, пользуются для обозначенія душевныхъ движеній. Цѣлыя огромныя области словесно оформляются заимствованными, готовыми словообразованіями.

Отсюда получается то, что своеобразныя особенности и отношенія этой новой области (положимъ, душевной) не находятъ выраженія въ мірѣ словъ, перенесенныхъ изъ другой области. Но одновременно съ этимъ — этотъ міръ перенесенныхъ словъ привноситъ съ собой и накладываетъ на душевную область такія особенности и отношенія, которыхъ въ ней просто иѣтъ и которыя переносятся туда словесно изъ области (положимъ) внѣшнихъ образовъ. Перенесенное слово оказывается прокрустовымъ ложемъ, на которомъ одни содержанія сдавливаются (и даже исчезаютъ), а другія растягиваются (и даже заново возникаютъ). Благодаря своему экономическому переносу Логосъ оказывается просто с л ѣ п ы м ъ на одно, а зато въ другомъ — дополняетъ дѣйствительность г а л л ю ц и на ц і я м и.

А вмѣстѣ съ тѣмъ примѣненіе однихъ и тѣхъ же словъ и словообразованій къ новымъ сферамъ бытія наполняетъ слова и новымъ смысломъ. При пользованіи такими словообразованіями оживаютъ въ большей или меньшей степени эти различныя ихъ значенія; происходитъ мерцаніе смысла.

8. Мы видъли двоякія причины несоотносительности словь; подвижность бытія по отношенію къ словесной окаменълости и измѣнчивость этой окаменѣлости, независимой отъ означаемаго бытія. Слово всегда не-адэкватно своему содержачію и къ тому же вѣчно съ нимъ расходится и — вѣчно требуетъ напряженныхъ тверческихъ усилій для новаго возможнаго ихъ сближенія. Двоякія основанія словесной несоотносительности приводять и къ двоякой словесной несостоятельности. Слово неспособно выразить и передать то, что хочетъ сказать, а вмѣстѣ съ тѣмъ утверждаетъ то чего вовсе сказать и не хочетъ.

Таково же и другое величайшее орудіе изначальной культуры — освѣщающій огонь. Какъ огонь, и слово освѣщаетъ выражаемое имъ; но какъ костеръ, освѣщая окружающее своими неровными, вспыхивающими и мигающими языками, отбрасываетъ причудливо танцующія и угрожающе мечущіяся тѣни; неровно свѣтя, населяетъ среду цѣлымъ роемъ призрачныхъ тѣней, — такъ и слово, неровно освѣщая и затѣняя, наполняетъ міръ содержаній призрачными смыслами, великой и л л ю з і е й Логоса, въ которую погружено человѣчество.

9. Никто не чувствуетъ ярче и больнъе, чъмъ подлинные поэты — эти мастера слова — недостаточности, непригодности его для выраженія человъческихъ мыслей и переживаній. Подлинное художественное творчество — въчная борьба словомъ противъ засилія слова. Подлинное художественное достиженіе всегда есть —

освобожденіе отъ слова: снятіе словеснаго средостънія въ стремленіи къ живому переживанію и чувствованію, снятіе закостеньлой словесной оболочки въ стремленіи къ адэкватному выраженію. Но, впрочемъ, никто, какъ поэты, не пользуется именно тъми мерцаніями смысла, тъми галлюцинаціями Логоса, тъми словесными сплетеніями, которыя составляютъ столь же порокъ, сколь и богатство ръчи.

Никто не ощущаетъ такъ мучительно и остро какъ философъ, что слово не только — орудіе оформленія мысли, но и орудіе пытки смысла. Едва ли не существеннъйшая задача фолисофскаго творчества заключается въ раскрытіи галлюцинаціи слова, раскрытіи — какъ въ смыслъ созданія изъ нихъ величественныхъ картинъ и построеній, такъ и въ смыслъ ихъ разоблаченія. Ибо едва ли не главное дъло философовъ фактически сводится къ выявленію въ теоріяхъ и доказательствахъ тъхъ категорій, которыя уже предзаложены — не въ изучаемомъ бытіи, а — въ словесномъ оборудованіи его изученія; — сводится къ самовыявленію подъ видомъ бытія формъ его словеснаго выраженія. Слишкомъ часто картина міра и теорія бытія создаются и рушатся какъ надстройки надъ подспудной жизнью словъ или — какъ отображеніе на экранъ ихъ кинематографическаго бъга. Задачей подлинной философіи всегда была борьба съ словесными обольщеніями, преодольніе и освобожденіе отъ нихъ. Борьба словами — съ тънями слова.

10. Борьба со словомъ — заданіе мыслителей и поэтовъ; но никто, какъ они, не выращиваетъ всѣхъ пороковъ, обольщеній и иллюзій словесности. Въ другихъ отрасляхъ культуры — слово остается преимущественно орудіемъ, средствомъ; остается въ средственномъ соприкосновеніи съ нѣкоей практикой, съ нѣкоторой реальностью, съ нѣкіимъ вторгающимся самодовлѣющимъ бытіемъ. Въ философіи, поэзіи, гдѣ совершается — гдѣ надлежитъ совершаться высшему и глубочайшему постиженію и соприкосновенію съ бытіемъ, бытіе именно и не дано въ своей предлежащей, провѣряющей дѣйственности; и потому развитіе слова становится — или можетъ стать — самодовлѣющимъ его цвѣтеніемъ. Слово, рожденное какъ средство, становится — или можетъ стать — самоцѣлью; орудіе используется не какъ орудіе, а какъ самодовлѣющая цѣнность; обусловленное развертывается внѣ связи съ обусловливающимъ, — либо какъ святыня, либо какъ игра; либо какъ система независимыхъ цѣнностей, либо какъ система произвольныхъ условностей. Отрываясь отъ своей средственности, слово становится святыней или игрушкой — иногда одновременно и тѣмъ и другимъ.

Явленіе это (по «суконной» наукообразной терминологіи его можно назвать — ортогенетическимъ развертываніемъ того, что произошло амфигенетически) широко распространено во всей сферѣ культуры и всюду лежитъ въ основѣ пышныхъ цвѣтеній и предъльной иллюзорности, высшихъ взлетовъ и роковыхъ паденій. Логосъ раздѣляетъ судьбу, не щадящую и другихъ обликовъ духа.

11. Логосъ создаетъ задачу правды, возможность лжи, неизбѣжность иллюзіи, поприще для игры; не достигая дѣйствительности, онъ создаетъ міръ призраковъ и тѣней; не досказывая, что имѣетъ сказать, онъ говоритъ то, что сказать не имѣетъ, но что заложено въ немъ длиннымъ накопленіемъ и претвереніемъ смысловъ и ассоціацій. Онъ создаетъ мнимый міръ и въ мнимый міръ вовлекаетъ. Этотъ иллюзорный міръ измѣнчивъ, но въ каждое данное историческое мгновеніе онъ

закостенъваетъ, менъе подвиженъ, чъмъ дъйствительность, постигаемая только черезъ него, заслоняемая имъ. Дъйствительность неуловима и текуча, а онъ кристаллизованъ, закръпленъ и внутренне связанъ — слово со всъмъ міромъ словъ, весь міръ словъ со всъмъ міромъ культуры.

Въ словъ живетъ духъ: духъ живетъ великой иллюзіей слова.

12. Творя иллюзію, Слово нарушаетъ свое назначеніе и тѣмъ самымъ ставитъ задачу собственнаго преодольнія. Поэть, лелья и разрабатывая слово, сквозь омертвълыя слова пробивается къ подлинному переживанію; мыслитель, возводя сложнъйшія постройки изъ словъ, съ величайшимъ трудомъ преодолъваетъ омертвълыя категоріи въ поискахъ истиннаго бытія. Нарушая свое орудійное, средственное значеніе, развиваемое въ своемъ самодовленіи или въ произвольной игрѣ или въ сковывающей зависимости отъ словъ же, — слово теряетъ соотвътствіе съ жизнью, приводитъ къ омертвънію, къ вывътриванію смысла. Поэтому руководясь имъ, человъчество терпитъ ушибы, провалы, пораженія, заболъваетъ скледозомъ духа, омертвъніемъ мысли; самосохраненіе требуетъ провърки и измъненія, въчно новаго окунанія слова въ жизнь и духъ, въчно новаго средственнаго приспособленія, — въчно новаго рожденія. Такъ изъ самаго Логоса, изъ его назначенія и смысла въчно рождается неизмънная борьба съ Логосомъ. Отстраненная жизнь пробивается сквозь словесное средостъніе; духъ отстаиваетъ свой живой смыслъ, сквозь словесную окаменфлость. Словомъ создается культура, но жизнь культуры есть и преодольніе слова. Уже воплощенный Логось подлежить преодольнію въ творчествъ культуры, въ творчествъ рождаемаго Логоса.

Порождаемая Логосомъ въчная борьба съ Логосомъ — такова жизнь Логоса; такова и жизнь культуры вообще. Самопреодолъніе Логоса Логосомъ — таковъ путь его строительства; творчество иллюзій и развъяніе ихъ въ новыхъ иллюзіяхъ. Логосъ долженъ умереть, чтобы спасти воплощаемую имъ въ культуру правду, въчно воплощаемую и никогда не воплощенную, въчно творимую, остывающую въ иллюзорныхъ обликахъ и снова оживляемую и снова творимую въ новыхъ иллюзіяхъ.

13. Въ сказанномъ нѣтъ отрицанія культуры или скепсиса по отношенію къ ней; ибо и самая иллюзія въ этомъ смыслѣ есть доступное приближеніе и построеніе правды; ибо по путямъ своимъ она создаетъ — посколько иллюзорность есть лишь послѣдствіе, сопутствующая неизбѣжность, а не цѣль, — создаетъ богатство человѣческаго духа; ибо въ смѣнныхъ преодолѣніяхъ и построеніяхъ — если не осуществляется правда, то — осуществима жизнь въ правдѣ.

Пусть борьба ведется съ призраками — съ тънями, отбрасываемыми вспыхивающими языками пламени; но въ этой борьбъ — пока въришь въ призраки — сказывается героическій духъ и производятся величественные и красивые жесты, — а безъ пламени человъчество бы окоченъло. Пусть кръпости строятся противъминмаго врага, — кръпость окажется мнимой, но останется выстроенное зданіе. Пусть нътъ тъхъ боговъ, для которыхъ строятся земныя жилища, — остаются прекрасные храмы, какъ свидътельства человъческой въры и человъческаго генія.

Въ иллюзорныхъ произростаніяхъ и ихъ преодольніяхъ растетъ чудесный міръ культуры, посколько иллюзорность не осознана, а лишь послъдствіе изначаль-

ной и неотъемлемой несоотносительности человъческихъ средствъ — человъческимъ цълямъ. И даже самое сознаніе этой несоотносительности не обезцъниваетъ творчества, посколько вызываетъ стремленіе ее ослабить, ее преодолъть или хотя бы — посколько сопровождается трагическимъ сознаніемъ ея непреодолимости.

II.

На почвъ этихъ трагическихъ несоотвътствій, этихъ иллюзій, предшествующихъ и независимыхъ отъ человъческой воли, выростаетъ міръ иллюзій, уже насаждаемыхъ ею. Истовое строительство, хотя бы и изъ непригоднаго матеріала, смъняется лукавствомъ или обманомъ въ пользованіи имъ. Непроизвольная иллюзія становится произвольной ложью. Культура слова становится культурой лжи.

1. Велика магія слова для мало искушеннаго сознанія. Безпомощное сознаніе теряется за предълами привычной непрерывности жизни. Слово, словесная форма, внушающая или навъвающая смыслъ, разръшеніе трудности, или хотя бы предвидъніе такого разръшенія, — выводящая за предълы узкаго горизонта, отбрасывающая на смутное или темное какой то свой свътъ, — кажется чудесной, солнцеподобной, могущественной. Она точнъе, яснъе скомканной дъйствительности и потому кажется, что ее освъщаетъ; она тверже и устойчивъе ея, могущественнъе, ибо разръшаетъ ея загадки. Чудесенъ уже самый характеръ формулы, какъ нъкоего второго бытія съ какимъ то ощущаемымъ смысломъ, откуда то — и въ этомъ чудо — вторгающагося или претендующаго вторгнуться въ окружающій міръ и въ немъ распоряжаться. Могуществененъ среди своихъ темныхъ современниковъ шаманъ, властитель словесной формы. Но сохраняется, только видоизмъняясь, шаманство и магія слова и до нашего времени, хотя мы и не склонны признавать родство съ ними современныхъ — даже наиболье передовыхъ — нашихъ теченій.

На иллюзіи слова основана его магія, дающая власть надъ людьми; использованіе слова ради этой власти превращаєть иллюзію въ обманъ. Шаманъ, върящій въ свои формулы, склоненъ пользовться ими и извърившись въ ихъ дъйствительности, но зная ихъ силу воздъйствія; впрочемъ, сложна человъческая душа и готова обмануть себя, чтобы получить возможность честно обмануть другихъ. Не надо стать улыбающимся авгуромъ, чтобы оказаться обманывающимъ жрецомъ.

2. Заключая въ себъ уплотненный и вмъстъ съ тъмъ мерцающій смыслъ, вложенный мышленіемъ многихъ покольній, иногда безсознательный продуктъ нъсколькихъ культуръ, слово, будучи всегда не адэкватно своему заданію, вмъстъ съ тъмъ всегда его и переростаетъ. Кромъ мысли говорящаго, которую оно, однако, передать не въ состояніи, оно включаетъ мысль и связи мыслей, заложенныя въ него всъми прежде говорившими. Человъкъ, пользующійся рѣчью, тѣмъ самымъ пользуется огромнымъ капиталомъ, полученнымъ имъ въ наслѣдство. И у самыхъ глубокомысленныхъ людей, имъющихъ что сказать, смыслъ сказанныхъ словъ, недостаточныхъ для выраженія ихъ замысла, вмъстъ съ тъмъ неопредъленно его и переростаетъ. То же соотношеніе сказывается, разумъется, и въ прямо противоположномъ случаъ: при нищетъ мысли и скудости таланта. Достаточно овла-

дъть техникой ръчи — что, впрочемъ, само по себъ вовсе не просто и не легко, но во всякомъ случать со всеобщей грамотностью и обученіемъ становится все доступнте, — чтобы, пользуясь ръчью именно чисто технически, с и м у л и р о в а т ь обладаніе и высказываніе огромныхъ смысловъ, которыми на самомъ дълъ говорящіе вовсе не располагаютъ. Благодаря заложеннымъ въ словъ потенціямъ легко симулировать смыслы, гдъ ихъ вовсе нътъ.

3. Мало того, слово постепенно мѣняется въ своихъ значеніяхъ, сдвигается, обогащается, скудѣетъ. Соотвѣтственно съ этимъ мѣняется и смысловое значеніе словеснаго высказыванія. Оно живетъ — напримѣръ, въ письменности — независимо отъ воли и сознанія автора, оно становится инымъ, претворяется, скудѣетъ или выростаетъ. Достаточно, чтобы словесное произведеніе продолжало быть читаемымъ, чтбы оно жило и претворялось. Оно пользуется не только наслѣдіемъ прошлыхъ поколѣній, но и трудомъ будущихъ, какъ обогащается собственникъ участка отъ того, что застраиваются сосѣдніе.

Не желая ни въ малъйшей степени умалять великую цънность словесныхъ произведеній, переживающихъ въка и тысячельтія, можно все-таки сказать, что нъкоторыя изъ нихъ не потому пережили тысячельтія, что въ нихъ былъ заложенъ ихъ творцомъ огромный смыслъ, а благдаря тому, оказался заложеннымъ въ нихъ огромный смыслъ, что они пережили въка и тысячельтія.

4. Въ особенности же возростаетъ значительность словеснаго содержанія, когда оно подвергается толкованіемъ, ибо толкованіе и есть вѣдь сопоставленіе смысла даннаг произведенія съ возможными смыслами, заложенными въ его слова и словосочетанія или связанными съ ними.

Отсюда получается парадоксальный на первый взглядъ, но безспорный выводъ, что не только обиліе толкованій вызывается обиліемъ содержанія, но и обратно — обиліе содержанія вызывается обиліемъ толкованій. Конечно, для того, чтобы появились толкованія, чтобы люди этимъ занялись, нужна нѣкоторая значительность содержанія. Но эта значительность можетъ быть и независимой отъего смысла. Отсюда, напр., неясность текста, неудача выраженій, пропуски, искаженія, вкравшіяся вѣками при перепискѣ и т. п. необычайно способствуютъ возростанію содержательности произведенія. Рукопись безъ пропусковъ, искаженій и интерпелляцій никогда не могла бы получить такого историко-литературнаго, сбщекультурнаго или спеціально философскаго, иногда — религіознаго значенія, какърукопись искаженная и ставшая почему либо знаменитой, оставаясь мало понятной. Надъ простымъ человѣчество не задумалось бы, не остановилось бы, не подвергло бы толкованію. Оно поняло бы, не усомнилось — и забыло.

- 5. Если таково значеніе симуляціи смысла, естественно вытекающей изъ жизни слова, то ясно, какъ легко ею злоупотреблять при демократизаціи словесной техники. Сейчасъ почти всъ знаютъ большое множество словъ и всъ ими пользуются или могутъ пользоваться безъ большого труда. Получается огромная, многозначительная и ничего не значащая, ничего не стоющая словесная производительность, будто творящая содержанія, а на самомъ дълъ только технически болъе или менъе правильно ворочащая болъе или менъе общедоступными словообразованіями.
  - 6. Рядъ обстоятельствъ облегчаетъ это безсодержательное орудованіе. Преж-

де всего то, что значительнъйшая доля культурнаго содержанія приходить къ намъ черезъ словесность, черезъ письменность; и изъ этой доли опять таки значительнъйшая часть (хотя у каждаго разная) въ словесномъ видъ и остается. Только до нъкоторой части содержаній человъкъ сквозь словесное средостьніе, сквозь словесную толщу пробивается благодаря личному опыту и переживаніямъ, или благодаря остротъ, проницательной наблюдательности, или благодаря спеціальному изученію и проникновенію. У большинства людей — только въ очень узкой сферъ происходитъ такое подлинное преодолъніе словеснаго средостънія, такое подлинное окунаніе въ бытіе или во всякомъ случат провтрка на бытіи; болте крупные люди, жизненныя умницы, въ нъкоторыхъ областяхъ — ученые, поэты, мыслители глубже и шире осуществляютъ такое касаніе бытія. Подлиннное величіе подлинно новыхъ возрѣній отсюда и проистекаетъ. Подчасъ достаточно и узкаго касанія, чтобы отсюда волнами растекалось новое воззрѣніе на рядъ смежныхъ вопросовъ. Но все же и въ наиболъе блестящихъ и прекрасныхъ случаяхъ не только не на все жизненное и духовное содержаніе, но едва ли даже и на большую его часть распространяется такое касаніе бытія. Уже изъ одной экономіи душевныхъ силъ и напряженій ,изъ самозащищающейся косности, изъ невозможности и нежелательности (во имя именно напряженія въ одномъ какомъ либо направленіи) разсівять вниманіе — все менъе важное остается и у глубокаго человъка въ словесной формъ, застръваетъ въ словесномъ средостъніи. Нечего уже и гооврить о менъе глубокихъ и проницательныхъ, о среднихъ и тѣхъ, кто ниже среднихъ.

Борьба со словомъ есть путь подлиннаго творчества; но она ведется лишь на небольшомъ участкъ духовной територіи; на остальной, на наибольшей, господствуетъ словесное постиженіе, и потому словесное же обращеніе съ содержаніемъ въ громадномъ' большинствъ случаевъ 'всъми ощущается, какъ совершенно нормальное.

7. Словесная симуляція побѣждаетъ благодаря тому, что мы мыслимъ въ словахъ, побѣждаетъ и въ силу особо совершеннаго владѣнія словесной техникой. Владѣніе словомъ есть ремесло, — можетъ стать и искусствомъ; можетъ дойти до огромной виртуозности, и какъ всякая виртуозность — до фокуса. Пользованіе словомъ ради слова — становится игрой, какъ всякая игра требующей соблюденія опредѣленныхъ правилъ.

Конечно, мастера словесной игры не ограничиваются чистой словесной техникой, а сложно сплетають ее и съ умѣлымъ смысловымъ обращеніемъ. При достаточно умѣломъ ихъ сочетаніи и виртуозности воздѣйствіе бываетъ неотразимымъ. Не буду называть именъ, всѣ мы знаемъ авторовъ, называемыхъ блестящими, глубина мысли которыхъ кажется пропорціональной блистанію ихъ слова. Они не задумаются и не остановятся на провѣркѣ формулы, если она звучитъ завлекательно; они возводятъ конкретное въ абстрактное или абстрактнымъ пользуются, какъ конкретностью, ибо это даетъ неожиданныя и непредвидѣнныя перспективы; съ той же цѣлью они обрываютъ теченіе мысли или перескакиваютъ по словеснымъ ассоціаціямъ на новое; они пользуются инородными эпитетами, сравненіями, уподобленіями, потому что это словесно углубляетъ предполагаемую содержательность.

Здѣсь не мѣсто разсматривать пути словесной техники или игры, позволяющіе производить блестящее впечатлѣніе, не давая содержаній. Достаточно отмѣтить, что когда слово изъ орудія становится самоцѣлью — его содержаніе неизбѣжно становится средствомъ. Содержаніями пользуются не въ ихъ содержательности, а въ ихъ средственности — для достиженія словеснаго эффекта.

разумъется, не во всъхъ областяхъ одинаковы возможности подобнаго искусства и подобной игры. Есть нъкоторыя области, къ которымъ ниже вернусь, гдъ она непримънима. Въ другихъ областяхъ, труднъе провъримыхъ въ своей содержательности, — какъ въ особенности въ поэзіи, отчасти въ философіи или, върнъе, въ любомудріи — поприще болъе широкое. Расцвътъ «фельетонной» формы есть торжество словесной игры; къ сожальнію, она возобладала подчасъ тамъ, гдъ претензія предъявляется на высшее проникновеніе, на углубленіе, на мудрость.

Специфическая всепозволенность въ пользованіи духовными содержаніями, готовность закрыть глаза на огромные провалы ради мелькнувшей крупицы смысла, неразвитого и пепровъреннаго, безотвътственность на высказываніе — что характеризуетъ періоды у падочничества (декадентства), особенно способствуютъ такой словесной игръ.

Но упадочничество въ томъ смыслъ заключаетъ въ себъ и противоядіе, что расщепленное, систематически несвязуемое и неразвиваемое содержаніе можетъ заражать, но не можетъ убъждать. Оно разлагаетъ критеріи вкуса и устойчивость мысли, но и само разлагается, разслабляя зараженную имъ мысль и само распадаясь въ упадкъ. Въ культурномъ упадочничествъ паденію обречено и самое упадочничество.

8. Однако, еще гораздо значительнъе другая разновидность симулированія обманчивой или лживой словесности. Здѣсь вопросъ уже не въ игрѣ словами, не въ искусствѣ словъ, здѣсь двигательная пружина словеснаго разбертыванія заключается въ заинтересованности какого либо рода.

Заинтересованность ставить заданіе, словесная техника его разрѣшаеть. Постановка заданій можеть быть сознательной, нерѣдко бываеть и безсознательной. Можеть вовсе и не быть особаго акта постановки заданія: доказательства, примѣры, иллюстраціи, матеріалы развертываются какъ бы сами по себѣ, сами изъ себя, только въ глубинахъ безсознательнаго (иногда и съ примѣсью сознанія) движимыя заинтересованностью или страстями.

Конечно, заинтересованность связана съ содержаніемъ, а не со словами; ею опредъляются въсъ аргументовъ, значеніе фактовъ, пути развитія мысли. Но бъда въ томъ, что словесная техника необычайно облегчаетъ воздъйствіе заинтересованности, даетъ ей готовое орудіе. Вся иллюзорность, многомысленность, симуляція словомъ, заключенныя въ немъ возможности самообмана и обмана другихъ — проявляются здъсь въ чудовищномъ развитіи. Нътъ такой безсмыслицы, посколько она соотвътствуетъ какимъ либо страстямъ или алканіямъ, ненависти или симпатіи, которая не могла бы получить грандіознаго развертыванія — въ статьяхъ, книгахъ, ръчахъ, проповъдяхъ — развертыванія, встръчаемаго иногда огромнымъ большинствомъ, какъ правда, какъ открытіе, какъ откровеніе истины. Потомъ эти чу-

довищныя словесныя произрастанія падають, исчезають — когда исчезаеть двигавшій ими и раздувавшій ихъ «интересь», страсть, алканіе. Но въ эпоху своего расцвѣта они торжествують, увлекая или вовлекая не только заинтересованныхъ, но и людей просто слабо мыслящихъ, хотя бы даже и старающихся мыслить добросовѣстно.

Наиболъе чудовищное явленіе этого рода встръчается въ словесности политической, ибо особенно напряжены здъсь интересы и алканія. Но и другія причины выращивають чудовищную политическую словесность. Соблазны словь здъсь не въ томъ заключаются, что они, отрываясь отъ своей средственности и становясь самодовлъющими, тъмъ самымъ становятся и безконтрольными. Они безконтрольны уже и въ своей средственности. Прежде всего потому, что безконтрольны ихъ содержанія, относимыя въ значительной — или въ нъкоторой — своей части къ будущему. Доказательство, что нъкая мъра окажется благой въ будущемь, провъримо лишь тогда, когда оно будетъ уже забыто; отсутствіе въ настоящемъ того, къ чему оно относится, открываетъ пути необузданнымъ словосплетеніямъ. Въ другомъ отношеніи: слово какъ средство, имъстъ здъсь своей цълью — воздъйствіе на умы, на страсти, на настроенія — на субъективность. Самая цізь отводитъ здъсь словесность отъ объективнаго, отъ имманентнаго - въ область кажущагося, въ область мнимаго. Опираясь на несуществующее и аппелируя къ кажущемуся, слово создаетъ здъсь отвратительнъйшее и опаснъйшее явленіе демагогіи.

9. Не имъетъ большого значенія указаніе примъровъ подобныхъ словесныхъ фантасмагорій: простые примъры будутъ неубъдительны для читателя, который въ данную минуту увлеченъ соотвътствующей проповъдью; для другого — они не нужны. Проповъдь военнаго времени, въроятно, кажется сейчасъ уже весьма многимъ — безпардонной нелъпицей; но тогда она безчисленнымъ толпамъ казалась святой правдой. Всякая максималистическая проповъдь, доказывающая, что вотъ-вотъ наступитъ всеобщее блаженство, представляется на слъдующій день послъ ея провала совершеннъйшей нелъпицей. До провала — множество людей свято въ нее върятъ или лукаво ее проповъдуютъ.

А между тѣмъ обычно и до провала нисколько не трудно усмотрѣть нелѣпость подобной проповѣди. Можно было бы отчаяться въ человѣческой мысли, если бы это усмотрѣніе и дѣйствительно было невозможно или интсллектуально затруднительнымъ. Тѣ авторы, которые еще до провала устанавливаютъ неосмысленность безсмыслицы — въ особенности, когда они это дѣлаютъ приблизительно тѣми же аргументами, которые становятся всеобщимъ достояніемъ послѣ провала — спасаютъ честь человѣческаго разума. Задача эта обыкновенно даже вовсе и не трудна, но только чрезвычайно неблагодарна, ибо въ эпоху торжества словесно расцвѣтающей нелѣпицы такихъ авторовъ не слушаютъ, считая ихъ не стоящими на уровнѣ современной мысли, въ лучшемъ для нихъ случаѣ — считая парадоксальными умами, нарочно спорящими съ очевидностью; послѣ же провала — ихъ тоже не слушаютъ, видя въ нихъ проповѣдниковъ азбучныхъ истинъ.

10. Трудность борьбы съ подобными словесными произрастаніями заключа-

ется въ невозможности подлинно доказательнаго словеснаго же опроверженія словесныхъ утвержденій.

Въ самомъ дѣлѣ неправильное утвержденіе «точныхъ наукъ» мыслимо опровергнуть соотвѣтствующимъ опытомъ, подсчетомъ, наблюденіемъ. Но какъ опровергнуть то, что не подлежитъ подобной провѣркѣ? Доказательствами? Но всякое доказательство исходитъ изъ какихъ либо посылокъ, предполагаетъ какіе либо методы и рядъ вспомогательныхъ понятій. А каждая такая посылка, методъ, понятіе — въ свою очередь допускаютъ толкованія, оттѣнки и оспариванія; поставленныя въ связь съ различными понятіями, посылками и методами — они получаютъ и новое значеніе и различную доказательную силу, открывающую возможность новыхъ возраженій и новыхъ доказательствъ.

Отсюда, всякое оспариваніе или доказательство какого либо утвержденія (какъ бы это послѣднее ни было неосновательнымъ), при наличности стимуловъ для отстаиванія его — легко разростается въ книгу, въ библіотеку книгъ, толкованій, возраженій и противовозраженій — въ цѣлую литературу. Чѣмъ больше разростается, тѣмъ болѣе споръ сосредотачивается около производныхъ, иногда второстепенныхъ пунктовъ, отходя отъ главныхъ и рѣшающихъ, которые самымъ процессомъ спора незамѣтно выдѣляются въ безспорные. Работа поколѣній можетъ пройти въ развертываніи словесныхъ доводовъ, возраженій и обоснованій. Исторія нѣкоторыхъ отдѣловъ схоластики, исторія марксизма — хорошія тому иллюстраціи.

Заканчиваются подобные споры не тѣмъ, что разрѣшаются — они неразрѣмы — а тѣмъ, что забываются, за вывѣтриваніемъ тѣхъ интересовъ и страстей, которые ихъ поддерживаютъ и двигаютъ, и за появленіемъ новыхъ, живыхъ, значительныхъ, задѣвающихъ и останавливающихъ на себѣ вниманіе духовныхъ и жизненныхъ запросовъ.

11. По прекращеніи подобной словесно-духовной заразы она можетъ представиться сплошнымъ курьезомъ; можетъ даже стать непонятнымъ, какъ ей предавались. Но во время ея торжества она представляетъ огромную опасность, огромное бъдствіе. Подобныя «увлеченія» вызываютъ и оправдываютъ или сопутствуютъ религіознымъ или международнымъ войнамъ, революціямъ, калъченію культуры. Нътъ такого уродства, коотраго они бы не оправдали и тъмъ самымъ — котораго подчасъ не дълали возможнымъ.

Особенно грозны и даже страшны подобныя словесно-духовныя эпидеміи въ условіяхъ демократіи и всеобщей грамотности; ибо нѣтъ менѣе защищенныхъ противъ нихъ людей, какъ полуграмотные, полуинтеллигентные, какъ испытывающіе воздѣйствіе въ массѣ, какъ реагирующіе непосредственно и коллективно. Словесность представляєтъ такимъ образомъ страшную угрозу, иногда подрывающую самыя основы общественнаго бытія.

Трагическая сторона словесности заключается въ томъ, что она въ себъ не имъетъ противоядія противъ лжи, которую съ собой несетъ или можетъ нести.

1. Особенно поучительно сопоставленіе словесности и основанной на ней культуры — съ культурой «матеріальной», съ техникой. Даже и до сихъ поръ распространенъ взглядъ, ставящій технику въ нѣкоторомъ смыслѣ на задній планъ по сравненію съ культурными областями «самодовлѣющими» — искусствомъ, философіей, въ частности съ областями, опирающимися на слово; техника же представляется чѣмъ то внѣшнимъ, второстепеннымъ, средственнымъ, матеріалистическимъ, не могущимъ идти врядъ съ великими, безкорыстными, вершинными достиженіями самодовлѣющей словесности — какъ основы мышленія, многихъ искусствъ и возвышеннѣйшихъ взлетовъ духа.

Не буду разсматривать въ полнотѣ этотъ вопросъ, къ которому приходилось обращаться въ другихъ работахъ. Остановлюсь только на затронутой выше сторонѣ.

2. Суть ея заключается въ томъ, что техника по существу своему не знаетъ лжи, не можетъ — оставаясь техникой — допускать обманъ и самообманъ. Само собой разумъется, что техника ошибается, терпитъ неудачи, оказывается недостаточной для поставленныхъ ей задачъ, непригодной или несостоятельной, какъ все человъческое. Но она не станетъ лгать и обманывать, ибо этимъ ничего не добъется, не достигнетъ цълей, ею ставимыхъ или ей поставленныхъ. Въ своей области она только въ правдъ можетъ имъть успъхъ; только адэкватный отвътъ на поставленную задачу ей вообще нуженъ, имъетъ для нея смыслъ. Ей нужна одна правда, къ правдъ техника и воспитываетъ.

Само собой разумъется, что это нисколько не значитъ, чтобы всъ техники были правдивыми людьми, а «словесники» лгунами. Техники могутъ, конечно, лгать, но не лжетъ техника; какъ, наоборотъ, словесники могутъ быть идеально правдивыми, но словесность неизмънно открываетъ путь къ обману.

Въ знаменитой баснѣ собесѣдникъ лгуна, подходя къ мосту, предупреждаетъ его, что мостъ проваливается подъ лгуномъ. Предупрежденный лгунъ и выдаетъ себя, отказываясь на него ступить. Но на самомъ дѣлѣ всякій мостъ обладаетъ этимъ чудеснымъ свойствомъ — по отношенію къ своему строителю, къ себѣ самому. Постройте мостъ на лжи, онъ дѣйствительно провалится; постройте небоскребъ на обманѣ, онъ погребаетъ подъ собой тысячи людей; постройте динамомашину на самообманѣ, она функціонировать не будетъ. По самому существу своему техника воспитываетъ къ правдѣ, къ преодолѣнію иллюзій и самообмана, къ воздержанію отъ лжи.

Словесность же, къ иллюзіи ведущая и ложью чреватая, требуеть внѣ ея находящихся моральныхъ устоевъ для того, чтобы соблюсти правду.

Можно сказать, что и словесность, построенная на лжи, когда нибудь провалится, причинить неисчислимыя бъдствія. Это върно, но недоказательно. Когда обрушивается словесность, увлекая цълое покольніе, цълый народь — можно всегда въ плоскости словесности же продолжать доказывать, что причина здъсь другая. Никакой библютеки сочиненій не хватить, чтобы опровергнуть какую бы то ни было тезу; правда, для этого достаточно — отвътственной мысли, честной ин-

туиціи, добросовъстнаго ознакомленія съ матеріаломъ. Но вотъ именно: къ словесности — для ея контроля и руководства — отвътственность, честность и добросовъстность должны привзойти; изъ нея они еще не выростаютъ. Техника же сама ихъ изъ себя выращиваетъ.

- 4. Отсюда стремленіе преодольть словесность, эмансипироваться отъ нея, которое свойственно разнымъ областямъ точнаго знанія, система математическихъ обозначеній, система химическихъ обозначеній, вообще переходъ къ точно и ограниченно установленнымъ знакамъ. Сюда же относится и логистика, стремящаяся къ абсолютной достовърности предъльныхъ обозначеній. Правда, задача и этими средствами не разръшима, ибо безъ словъ и словесности нельзя ни установить, ни въ узловыхъ точкахъ пользоваться логическими значками. Какъ бы то ни было, въ ограниченіи словесности, въ выдъленіи изъ нея нъкоторыхъ областей или методовъ сказывается желаніе отдълаться отъ ея иллюзорности и предохранить себя отъ ея обмановъ. Въ нъкоторой степени и въ отдъльныхъ областяхъ подобный эффектъ и достижимъ. Но есть ли средство преодольть соблазны словесности въ полномъ объемъ?
- 5. Надо думать, что воспитательное значение не можетъ не имъть въ этомъ направлении математическое или техническое воспитание, долженствующее пріучить къ точности и подотвътственности мысли. Таковые навыки невольно могутъ въ нъкоторой степени переноситься и на остальныя области духа.

Быть можеть, въ нѣкоторой степени могуть содѣйствовать отвѣтственности мышленія — затрудненія чисто словесной, формальной тренировки, строгаго и точнаго языковаго построенія. Во всякомъ случать, можно утверждать съ полной опредѣленностью, что обратно — легкость, всепозволенность, безконтрольность словообразованія открываетъ пути, облегчаетъ возможности не только для словесной игры, но и для словесныхъ фокусовъ, для всякой распущенности слова и мысли. Однако, слѣдуетъ въ этомъ отношеніи отмѣтить и опасную тягу словесно-формальной строгости: преодолѣвшіе трудности словесной тренировки и овладѣвшіе тонкостями слвесной техники пользуются особымъ авторитетомъ и располагаютъ особой силой воздѣйствія, а отсюда — словесные соблазны, облеченные въ трудно-доступныя формы, получаютъ сугубую силу внушенія.

6. Наиболъе значительной — но по существу своему мало опредъленной и необезпеченной — является выработка цъненій существа преимущественно передъ формой, содержанія преимущественно передъ оболочкой; воспитаніе къ въчному преодолъванію слова и словесности, неизмънное отыскиваніе бытія сквозь видимость; нецъненіе самодовлъющаго слова и цъненіе въ немъ орудія, средства для тъхъ цънностей, которыя безъ него недостижимы, хотя имъ и искажаются.

Отсюда вытекаетъ, что существеннымъ орудіемъ преодольнія словесныхъ соблазновъ является отрицаніе словесной красоты, словесной прелести. Надо принять тусклую словесность, надо быть насторожѣ противъ «краснаго слова».

Конечно, тусклая словесность можеть быть проявленіемь — не воздержанія и самоограниченія, а — неумѣнія писать. Въ этомъ отношеніи можно сказать, что особенно достоинъ уваженія писатель, умѣющій писать ярко и красочно и обрекающій себя — изъ добросовъстности и въ погонъ за адэкватностью — на то,

чтобы писать тускло. Упрощенно говоря, хорошо, чтобы писатель хоть однажды написаль блестяще, чтобы потомъ позволить себъ авторитетно и внушительно писать тускло.

7. Какъ бы то ни было, всъ эти указанія остаются общими и мало опредъленными; для каждой конкретной эпохи и задачи — они должны вылиться въ своеобразныя конкретныя требованія.

Но и при всъхъ условіяхъ — думаю, это вытекаетъ изъ всего предшествовавшаго — извнутри словесности не могутъ быть извлечены гарантіи противъ ея соблазновъ или иллюзій; нельзя себя обезпечить противъ нихъ какой либо системой, такъ или иначе основанной на словъ же.

Единственный путь борьбы съ соблазнами слова — въчная духовная бдительность, въчная провърка. Больше, чъмъ что либо другое, слово требуетъ дополнительно привхожденія къ себъ — честности, добросовъстнсти, самоограниченія, отвътственности, подотчетности — морали; ибо еще не включаетъ ея въ себъ, какъ свою имманентную тенденцію. Слово требуетъ въчнаго напряженія духа въ борьбъ съ самимъ собою, ибо неустранимы соблазны слова и непрекращающимся должно быть ихъ преодольніе, — въчно настороженной должна быть неподкупная бдительность духа.

Исторія не ограничена знаніемъ о прошломъ, но она — знаніе, изъ котораго настоящее исключено. Всякую дъйствительность она познаетъ только растворивъ ее въ будущемъ и въ прошеднемъ, только уловивъ воспоминаніе, заключенное въ ней и угадавъ ея пророчество. Современное исторически непонятно намъ, какъ внъ родства съ прошлымъ, такъ и внъ связи съ будущимъ. О жизни, мысли, искусствъ, въ которыхъ мы живемъ, нельзя высказать ничего, не ощутивъ того, чъмъ они становятся, хоть можеть быть и никогда не стануть. Всъ будущія въ настоящемъ заключены, хоть и не всъ будущія стануть настоящимъ; недостовърность предвил'внія, поэтому, основана не на отсутствіи матеріала иля него, а на трудности распознаванія и выбора. Сказать, что вообще ничего, кромъ явленій физическихъ, предвидъть нельзя, значило бы отказаться отъ исторической мысли, такъ какъ историческая мысль есть прежде всего предвиденье въ минувшихъ временахъ такого, заключеннаго въ нихъ, будущаго, которое, наслъдовавъ имъ, стало само прощлымъ. Подобно настоящему, и прошлое безъ будущаго (а не только будущее, не обусловленное прошлымъ) исторически безсмысленно. Сегдня для исторіи нътъ. Для исторіи есть — вчера, рождающее завтра, и завтра, рожденное вчера.

# 1. ЧУЖОЕ ИСКУССТВО

Современное искусство отовсюду окружено неисчерпаемыми розсыпями стараго искусства. Въ его столицъ, Парижъ, кромъ самаго города, его окрестностей, его музеевъ, всего, что доступно круглый годъ любому его жителю, постоянно нисходять на усталыхъ художниковъ и избалованныхъ дилеттантовъ все новые и новые дары: пріоткрываются, хотя бы на время, двери частныхъ собраній, архивы и библіотеки предлагають на общее обозрѣніе часть своихъ богатствъ, и со всъхъ концовъ свъта стекаются образцы искусствъ всъхъ временъ, всъхъ возрастовъ человъчества, всъхъ народовъ земного шара. Парижъ — не только столи па современной художественной жизни, онъ еще и столица воспоминаній о художественной жизни прошлаго. И воспоминанія эти такъ многообразны, такъ противоръчивы, что мы рискуемъ захлебнуться въ нихъ. Мы едва успъваемъ разобраться въ томъ, что намъ предлагають, ожидая нашего отвъта, нашего суда. Чему отвъчать, какъ судить, этому насъ никто не учить. Въ этомъ натискъ своего и чужого, въ этой необозримой пестротъ смъшивается наслъдіе иныхъ культуръ съ преемственностью нашей собственной культуры и дебрямъ современности противостоять еще болъе непроходимыя заросли исторіи.

У прошлаго, уже не помышляя ни о какой органической съ нимъ связи, каждый годъ, чуть ли не каждый мъсяцъ пытаются вырвать новые и новые куски,

чтобы бросить ихъ настоящему и найти неизвъстныхъ далекихъ предковъ тъмъ, кто уже знать ничего не хочеть о ближайшей своей роднь; а то и просто съ цѣлью подразнить пресытившійся вкусъ и развлечь недремлющую моду. Таковъ смыслъ встахъ техъ безчисленныхъ выставокъ, что устраивались за послъдне годы и на которыхъ неизмѣнно считалъ долгомъ присутствовать «весь Парижъ» (на три четверти состоящій изъ иностранцевъ), тотъ самый Парижъ, которому прівлись давно Италія и Греція, Рейнъ и Луара, нъмецкая музыка и его собственная французская поэзія. Почему же такъ нравится ему искусство хеттовъ или ацтековъ, созданія столь ничьмъ несоизмъримыхъ съ нимъ людей и странъ? Не потому ли какъ разъ, что искусство это ничего не требуетъ отъ современнаго человъка, ничъмъ его не волнуетъ, ничего не будитъ въ немъ, кромъ какъ, въ лучшемъ случаъ, поверхностныхъ согласій вкуса, а въ худшемъ только жажду перемъны, скучающую охоту къ новизнъ? А если такъ, то не приходится ли намъ слишкомъ дорого платить за это минутное удовлетвореніе неглубокой прихоти, платить разбродомъ нашихъ оцънокъ, туманомъ словъ, анархіей, а, можетъ быть, и безплодіємъ нашего искусства? и все для того, чтобы похвастать собственнымъ восхищеніемъ передъ какимъ нибудь случайнымъ негритянскимъ идоломъ, тогда какъ о подлинномъ африканскомъ искусствъ мы, въ сущности, только догадываемся, — какъ Винкельманъ о греческомъ: по искаженнымъ изображеніямъ, позднимъ копіямъ, съ той разницей, что африканскій Пароенонъ никогда не существовалъ или навсегда разрушенъ и на эоіопскій Парнассъ доступа намъ нѣтъ.



Есть несомнънно сходство между эпохой римской имперіи и нашей, но сходство не въ результатахъ, не въ формахъ творчества, а скоръй въ условіяхъ его. Если въ римскомъ искусствъ есть неповторимо своеобразныя, врожденныя ему черты (связанныя чаще всего съ особенностями этрусскаго искусства), то процессъ его разложенія заключается именно въ томъ, что онъ тонутъ постепенно въ необозримомъ западно-восточномъ, греко-египетскомъ, итало-сирійскомъ синкретизмъ имперіи. Ничего специфически римскаго нътъ ни въ поздне-языческихъ или ранне-христіанскихъ саркофагахъ, ни въ эллинистическихъ жвописныхъ традиціяхъ; глубоко не римская художественная стихія сквозитъ въ позднихъ портретныхъ бюстахъ и она-же создала римско-египетскій надгробный портретъ. Въ монументальныхъ нагроможденіяхъ архитектуры намъ чудится что то подлинно римское; но это лишь инженерный размахъ и техническое совершенство. Болфе того, искусство имперіи — не только не римское искусство, но и вообще не цълостный художественный міръ. Въ міръ этомъ воскресають чуждыя эллинизму тягот внія художественнаго творчества, воплотившіяся когда то въ египетскомъ. ассирійскомъ, персидскомъ, даже вавилонскомъ искусствъ; они борятся и съ эллинизмомъ и между собой; они не даютъ европейскому западному міру оглянуться на самого себя, связать свое настоящее со своимъ прошлымъ.

Именно въ этомъ наводненіи чужимъ и затемнъніи органической преемственности и заключается главное сходство между эпохой римской имперіи и послъдними десятильтіями нашей собственной культуры. Если поздне-античное искус-

ство для чего нибудь нужно намъ, то прежде всего для того, чтобы разбудить нашу дремлющую историческую совъсть. Но даже и тутъ, при всемъ сходствъ, положеніе современнаго искусства во многомъ запутаннъй и труднъй. Мы окружены еще болъе огромными, замкнутыми и несравненно болъе чуждыми намъ мірами, чъмъ средиземноморскій востокъ, противостоявшій классической древности. И, главное, — всъ эти міры мертвы. Они давно уже не даютъ ни малъйшаго новаго ростка, давно уже неспособны возродить никакихъ традицій. Ихъ искусство открывается намъ не жизнью, а любопытствомъ путешественниковъ, рвеніемъ археологовъ, жадностью музеевъ. Мы соприкасаемся не съ живыми носителями иноземныхъ вкусовъ или стилей, а лишь съ окаменълымъ результатомъ безконечно далекаго, безконечно чуждаго намъ творчества.

Правда, именно поэтому, быть можеть, отвлеченно-формальное совершенство этого искусства и кажется намъ особенно разительнымъ. Древне-египетское древне-китайское, древне-американское искусство не окружены для насъ тѣмъ воздухомъ человѣчности, не проникнуты тѣмъ потрясающимъ душу человѣческимъ огнемъ, какимъ встрѣчаютъ насъ Микель-Анджело и Рембрандъ, средневѣковый соборъ или греческая статуя. Ихъ отъ всего оторванная ледяная красота, ихъ потусторонняя замкнутость, ихъ безжалостная безусловность такъ и требуютъ стекла витрины и погребальнаго холода музейныхъ залъ. Они не источаютъ никакой энергіи, ничего не даютъ современному искусству; они только учатъ его нечеловѣческой отвлеченности въ вѣкахъ пріобрѣтенной ими, но молчатъ обо всемъ, что когда то дало имъ жизнь и позволило имъ каменѣть въ безсмертіи. Нельзя не преклониться передъ ними, но опасно поклоняться имъ и, восхитившись, пора себя спросить, не слишкомъ ли мы заслушались ихъ гармоніи, не слишкомъ ли исключительно предано наше время музыкъ, которую еще можно воспринять разумомъ и слухомъ, но уже душою нельзя понять.

Я вспоминаю китайскій рисунокъ, изображающій съ магическимъ совершенствомъ (въ которомъ есть что то скрытное и злое), чье то старческое морщинистое лицо. Лица этого нельзя забыть, но и нельзя, думая о немъ, не испытать чего то вродѣ страха. Эти драконы и чудища древняго Китая, эти молчаливые рисунки, эти безконечно безмолвныя чужія божества, все это жестокое совершенство, вся эта красота, не зовущая любви; и даже персидскія миніатюры, этотъ мусульманскій, ближній, столь болѣе близкій намъ Востокъ, даже японскія ксилографіи, въ которыхъ столько нѣжности и благородства и какого то невѣдомаго намъ вѣжливаго изящества — всѣмъ этимъ я могу плѣниться, но ничего этого я не назову своимъ. Ни одно твореніе нашего собственнаго европейскаго искусства не обращается до такой степени къ о д н о м у нашему эстетическому чувству, не бываетъ въ такой мѣрѣ совершенствомъ и больше ничѣмъ. Отношеніе къ китайскимъ бронзамъ или персидской живописи — пробный камень нашего вкуса. Отдадимъ же имъ все наше восхищеніе, но пусть наша любовь не измѣнитъ для нихъ Рублевской Троицѣ, Рембрандту и обезглавленнымъ статуямъ Реймскаго собора...

\*\*

«Китайскія, индійскія, египетскія древности — всего лишь куріозы; очень похвально изучать ихъ и знакомить съ ними людей, но нашему нравственному и художественному воспитанію он'в не принесуть никакой пользы». Такъ писаль Гете въ старости. — Еще сто лѣтъ назадъ для европейскаго человѣка, древнее искусство было искусствомъ классической древности, греко-римскій міръ былъ единственнымъ цѣлостно-культурнымъ достояніемъ, унаслѣдованнымъ и усвоеннымъ христіанскимъ европейскимъ міромъ. Все, что не входило въ условные предѣлы римской и эллинской античности, или все же воспринималось сквозь нее, или принадлежало міру Библіи, очень вліятельному иногда въ искусствѣ, но лишь въ силу религіознаго своего значенія. Девятнадцатый вѣкъ означаетъ здѣсь не простое расширеніе интересовъ и познаній, но и перемѣну ихъ стержня или, вѣрнѣй, уничтоженія его, во имя властолюбиваго, безмѣрнаго и ненасытнаго божества: науки.

Обогащеніе, которымъ мы обязаны культу этого божества, поистинъ огромно. Къ завоеванію міра въ пространствъ, совершенному въ предшествовавшія три стольтія европейскій девятнадцатый въкъ присоединилъ завоеваніе его во времени. Лишь Шамполліонъ, расшифровавъ іероглифы, позналъ Египетъ; прочтенная клинопись только и открыла Вавилонъ. Индія, древній Китай, Америка инковъ и ацтековъ, всѣ тысячельтнія, огромныя, сложныя неевропейскія, противоевропейскія культуры были по настоящему узнаны лишь за послъдніе сто лътъ. Что же касается вліянія этихъ культуръ на живое европейское искусство, то оно стало замътно лишь въ послъднія два или три десятильтія, и это совсъмъ въ другомъ смыслъ, чъмъ можно говорить о египетскихъ стилизаціяхъ наполеоновскаго времени или о китайскихъ забавахъ XVIII въка.

Стиль имперіи воспользовался, какъ могъ, монументальностью Египта; XVIII въкъ игралъ, какъ умълъ, наивно воспринятой китайской орнаментикой; но современное искусство уже не играетъ формами чужихъ искусствъ и не умъетъ использовать ихъ для самостоятельныхъ своихъ цълей: оно сдается имъ безъ боя, не столько даже подражаеть имъ, сколько отказывается ради нихъ отъ своей собственной въковой преемственности. Обогащение не всегда бываетъ безусловнымъ благомъ; чужое золото, наводнивъ страну, можетъ обезцънить ея трудъ и осушить источники ея творчества. Никакой, самой мощной культуръ не воскресить въ себъ всъхъ мертвыхъ, не собрать воедино, не пересоздать всего наслъдія былыхъ культуръ. Это не значитъ, что можно просто закрыть глаза и тъмъ самымъ вернуть Египетъ и Китай къ ихъ старому призрачному бытію, въ какомъ — отъ Платона до Гете — они пребывали для европейскаго человъчества. Отказаться отъ познанія до-колумбовой Америки значило бы отречься отъ Колумба. Недаромъ именно Европа открыла Америку, Индію и Китай, и ни одна изъ великихъ не-европейскихъ культуръ такъ и не открыла никогда Европы. Однако, для европейской культуры вообще и для ближайшихъ судебъ европейскаго искусства, въ частности, безконечно важно, сумфетъ ли европейскій человъкъ провести различіе между тъмъ, о чемъ онъ знаетъ и тъмъ, что ему принадлежитъ; сумъетъ ли только и з учать мертвыя культуры и чужое искусство, не изміняя живому и своему, продолжая в в р о в а т ь въ непоколебимые завъты европейскаго художественнаго творчества.

АРТУРЪ ЛУРЬЕ. СМЕРТЬ ДОНЪ-ЖУАНА. (Изг «Варіацій о Моцартп»).

Нътъ въ музыкъ большаго ужаса предсмертныхъ томленій, чъмъ у Моцарта. «Гулякъ праздному», дано было ихъ выразить въ «Лонъ-Жуанъ» такъ, какъ и не снилось никому изъ музыкантовъ, ни до, ни послъ него. Послъ всей изумительной весеоли безпечности, легкости и игривой граціи, въ которыхъ развертывается музыка оперы, ощущение смерти въ послъдней сценъ дано съ такой потрясающей реальностью, отъ которой тъмъ болье становится страшно, что возникаетъ она въ видъ остраго и неожиданнаго контраста со всъмъ тъмъ, что ей предшествуетъ. Повидимому, самъ Моцартъ придавалъ сценъ смерти Донъ-Жуана доминирующее значеніе въ своемъ произведеніи, такъ какъ въдь изъ мотивовъ этой сцены и была имъ скомпанована увертюра, которую онъ, какъ мы знаемъ, сочиниль въ последнюю минуту. Біографы разсакзывають, что увертюра къ «Донъ-Жуану» была сочинена въ ночь передъ премьерой оперы, и переписчики нотъ пришли къ Моцарту за листами партитуры еще не просохшими отъ чернилъ... Моцартъ до послѣдней минуты отодвигалъ отъ себя увертюру къ «Донъ-Жуану». И когда въ концъ концовъ онъ къ ней приступилъ, изъ всего мелодическаго богатства, которымъ насыщена его опера, онъ взялъ для увертюры мотивы смерти Донъ-Жуана. Онъ дълаль это настолько повинуясь властному чувству внутренней необходимости, что писалъ ее, какъ въ забытіи.

Въ эту памятную ночь, для того, чтобы онъ не заснуль отъ усталости, Констанція развлекала его чтеніемъ фейныхъ сказокъ, и, работая, Моцартъ отвѣчалъ ей вэрывами смѣха... Въ такой мѣрѣ музыка увертюры созрѣла и отчеканилась для его внутренняго слуха, что мотивамъ смерти не мѣшали веселыя сказки жены.

Возникая въ планъ музыкальной комедіи, творческое дъйствіе у Моцарта въ «Донъ-Жуанъ» разръшается въ Шекспировскую трагедію, съ поразительной неизбъжностью, почти независимой отъ воли самого артиста, ибо онъ подчиняетъ себя
высшей силъ, ведущей его по пути реальной жизненной правды, а не по капризамъ
художественнаго вымысла, которымъ онъ обычно часто слъдуетъ. Въ этомъ значеніе произведенія, и въ этомъ его подлинно трагическая сущность. Потрясаетъ
не столько чарующая прелесть музыкальной матеріи, ни съ чъмъ не сравненная,
сколько жуткая правдивость ситуаціи здъсь музыкой выраженная. Матеріальная

красота этой музыки вносить таинственное очарованіе въ эту ситуацію. Она волшебный голосъ самого Моцарта.

«Донъ-Жуанъ» дѣлится на двѣ половины мотивами, въ которыхъ упоминается о рукахъ. Въ первый разъ это: «La ci darem la mano!» — самая прельстительная, самая вкрадчивая музыка, когда либо существовавшая. Въ ней безудержно смѣлая игра. Пренебреженіе опасностью въ моментъ наиболѣе запутанной жизненной интриги, и уже на краю послѣдней катастрофы. Но все же легкомысленная самоувѣренность настолько привычна, надежда на свои силы по инерціи душевной настолько велика, что вызовъ судьбѣ брошенъ еще разъ.

Музыка слѣпо остается въ плѣну наслажденія, въ которомъ Донъ-Жуанъ у Моцарта до послѣдней минуты плететъ паутину интриги, безъ тѣни предчувствія надвигающейся гибели. Не чувственный капризъ служитъ поводомъ къ сценѣ съ Церлиной, а необходимость поставить все на карту, провѣрить свои силы, и во что бы то ни стало, и на сей разъ выиграть игру, иначе все пойдетъ прахомъ. Но, какъ всегда въ жизни, то, что прежде сходило безнаказанно, даже когда игра велась по весьма значительнымъ ставкамъ, и когда жизнь разрушалась сознательно, теперь, то что было лишь случайностью, не имѣвшей никакой цѣны, оказывается послѣднимъ звеномъ въ цѣпи и служитъ послѣднимъ толчкомъ къ развязкѣ...

Второй разъ то-же упоминаніе о рукахъ, въ словахъ командора: «Da mi la mano in segno!». — Въ этихъ двухъ упоминаніяхъ о рукахъ — музыкальный контрастъ на которомъ ось всей драмы. Вокругъ обращенія Донъ-Жуана къ Церлинѣ, вращается вся первая часть драмы, вокругъ обращенія командора къ Жуану — завершеніе и развязка ея.

Удивительный хоральный мотивъ командора: «Da riter finirai pria dell'aurora», какъ голосъ рока предваряетъ о наступающей развязкъ, въ то время какъ вся музыка еще совсъмъ далека отъ нея. Поразительно, какъ въ послъдней сценъ, съ появленіемъ командора на ужинъ, мъняется эта музыка. Самый воздухъ ея становится инымъ. Куда дъвалась вся развязность и иронія, вся танцующая грація этой самоувъренной свободы? Въдь главной основой этой «свободной» воли былъ лирическій жаръ, не скованный конкретной привязанностью ни къ кому и ни къ чему. Все было только черезъ себя самого и для себя лишь одного. А знаменитый послъдній ужинъ, съ забавнымъ «охотничьимъ» концертомъ на сценъ, съ котораго этотъ ужинъ начинается. Въ музыкъ здъсь игра съ опасностью ведется до послъдняго момента, до послъдней жизненной точки. Моцартъ съ предъльной остротой подчеркиваетъ наступление конца, вплоть до того, что себя самого впутываетъ въ игру. Когда Жуанъ иронически спрашиваетъ Лепорелло, нравится ли ему концерть, это самъ Моцарть говорить его устами. Въдь эту «музычку», съ которой начинается ужинъ, онъ взялъ изъ одного изъ своихъ юношескихъ сочиненій, и онъ съ Лепорелло надъ нею подшучиваетъ, зная, что публика не пойметъ...

Какъ только у Жуана начинается поединокъ со смертью — все мгновенно мѣ-

няется. Уже въ томъ, какъ звучатъ первыя слова Командора обращенныя къ Жу-ану, ясное ощущение наступившаго конца.



Безразлично спокойнымъ тономъ сказаны музыкой слова эти, но такъ, какъ не звучитъ ни одно приказаніе, ибо здѣсь сразу ясно, что возврата нѣтъ и быть уже не можетъ. Жизнь осталась позади этой фразы, и наступаетъ расплата за нее. Итогъ подведенъ сразу, однимъ росчеркомъ пера. Что съ того, что у Жуана нѣтъ согласія на покаяніе и признаніе своего пораженія? Онъ остается вѣренъ себѣ до конца, но теперь и ему самому становится ясно, что вся жизнь была только игра, а единственно непобѣдимая для него реальность — смерть.

«Настоящей серьезности человъкъ достигаетъ только когда умираетъ. — Неужели же вся жизнь легкомысліе? Вся». Въ этой розановской фразъ есть своего рода «донжуанство».

Въ сумасшедшемъ музыкальномъ діалогъ съ Командоромъ уже нътъ и слъда былого щегольства и самоувъренности. Здъсь уже не Жуанъ, а просто человъкъ на лицо, обнаженный, безпомощный и жалкій.

«Что теперь твоя постылая свобода, «Страхъ познавшій Донъ Жуанъ»...

Поразителенъ контрастъ музыкальнаго воображенія у Моцарта въ повъсти о свободномъ Жуанъ, пляшущемъ надъ пропастью и холодной, торжественной, почти до скуки монотонности конца. Желъзная неизбъжность этого конца тъмъ убъдительнъй, что выражена она у Моцарта безразличнымъ тономъ, сърымъ и безпощадно однообразнымъ, «въчнымъ»...

Отъ ровнаго, безразлично-монотоннаго аккомпанимента смычковъ, тремолирующихъ въ ріапізвіто и продвигающихся по свѣтотѣни гармоническихъ ступеней, почти незамѣтно мѣняющихъ окраску — создается впечатлѣніе гаснущаго свѣта. Отъ яркаго тона — къ полному угасанію, погруженію въ мракъ, въ ничто. На этомъ фонѣ властный рисунокъ басовъ въ оркестрѣ, какъ бы голосъ, ровный, рѣшительный, такъ-же монотонный, но уже потусторонній. Впечатлѣніе отъ этой монотонности безпощадное, страшное до дрожи. Впечатлѣніе жестокой пытки. Какое-то ломаніе костей и вывихъ суставовъ. Какое то чудовище уничтожающее че-

ловѣка часть за частью, почти что съ хрустомъ и обгладываніемъ. Къ концу этого «діалога» отъ Жуана ничего не остается. Нътъ больше слъда человъка на землъ.

«Черной смерти мелькало крыло, «Все голодной тоскою изглодано...»

Съ необыкновеннымъ аппетитомъ и спокойнымъ гурманствомъ. Не смерть, а какое-то утонченное обжорство. Опять вспоминаешь по контрасту послъдній ужинъ самого Жуана.

У кого, кромѣ Моцарта, существуеть еще такой музыкальный портреть агоніи смертныхъ мукъ? И съ какимъ непостижимымъ по тонкости артистическимъ ощущеніемъ это подано. Нигдѣ, въ этой музыкѣ, ни слѣда патологіи, психологическихъ аффектовъ. До такой степени все точно сдѣлано и спрятано въ «чистую» музыку, что можно вѣдь и не замѣтить въ чемъ дѣло, и пройти мимо, какъ это и дѣлаетъ большинство восхищающихся этой «веселой» оперой.

Шубертъ, въ свое время, ощутилъ нѣчто въ этомъ родѣ, и о многомъ догадался. Вѣдь его «Лѣсной царь» почти весь возникъ изъ финальной сцены «Донъ Жуана».

Каждая перемъна въ настоящемъ мъняетъ для насъ и прошлое. Исторія движется, непрерывно перестраиваясь во всемъ своемъ составъ. Отдаляться отъ чегонибудь во времени не значитъ непремънно терять изъ виду то, отъ чего уходишь, но это значитъ видъть его иначе; лучше, можетъ быть, или хуже, но всегда по новому.

Живопись девятнадцатаго въка (и даже скульптура вслъдъ за ней) чъмъ дальше, тъмъ все исключительнъй обращалась только къ зрънію; живопись нашего времени все больше начинаетъ имъть ввиду одинъ лишь вычисляющій и вывъривающій разсудокъ. Импрессіонизмъ былъ торжествомъ глаза не только надъ всьми остальными чувствами (которыми не пренебрегала живопись другихъ временъ), но и надъ чувствомъ вообще, надъ тълесно-душевнымъ единствомъ человъка: вмъсто созерцаемаго въ картинъ бытія, намъ предлагали произвольно избранный отръзокъ самого процесса созерцанія. Посль импрессіонизма перестали удовлетворяться и этимъ: кубисть, вмъсто того, чтобы писать картину, перечисляетъ кистью на полотнъ пріемы, съ помощью которыхъ она могла бы быть написана, Въ искусствъ, окружающемъ насъ, послъдніе импрессіонисты противостоять наслъдникамъ кубизма. оП одну сторону (невысокой) баррикады — Матиссъ, Вламенкъ, Утрильо, Дюфи; по другую — колбы и реторты Пикассо, чарующе ръшенныя уравненія Брака, классическіе холодильники Дерена, а неподалеку и Беклинъ для негровъ Максъ Эрнстъ, и престидижитаторъ Кирико. По ту сторону, какъ никакъ, человъческой, да и художественной цъльности больше, чъмъ по эту; но та цъльность е щ е, а не уж е. Тамъ человъчность безъ будущаго; здъсь будущее безъ человъка. Неужели придется выбирать? Не отраднъй ли положиться на тъхъ, кто не умъщается въ эту схему? Но ихъ не много. Можно назвать Руо, можеть быть Клее, отчасти пожалуй Сутина. Надъяться на Громера, кажется, уже нельзя. Въ Шагала я продолжаю върить.



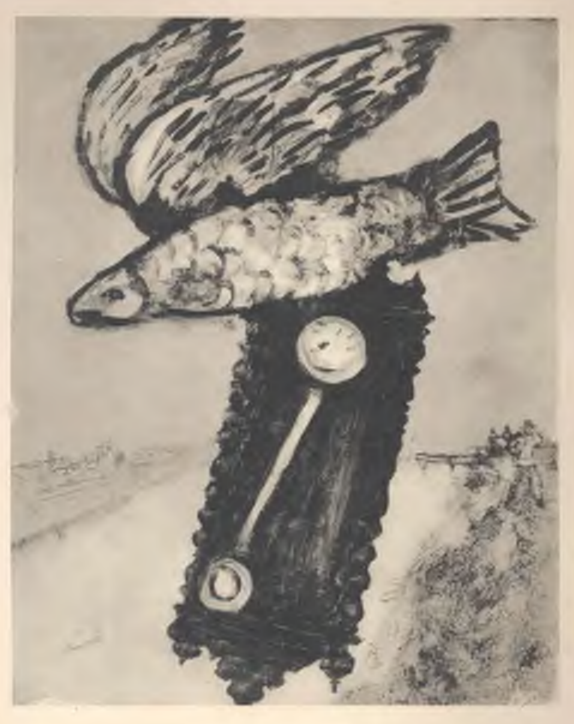
Искусство для искусства? Двусмысленность этой формулы давно уже разоблачиль франческо де Санктисъ. «Цѣль искусства — искусство, очень хорошо. Птица поетъ, чтобы пѣть, совершенно вѣрно. Но птица въ своей пѣснѣ выражаетъ всю себя: свои побужденія, свои потребности, свою природу. Такъ и человѣкъ въ своей пѣснѣ выражаетъ всего себя. Не довольно ему быть художникомъ: должно быть человѣкомъ». Можно добавить, что быть человѣкомъ ему надо именно для того, чтобы вполнѣ осуществить призваніе художника.

Искусство Шагала тъмъ и цънно, тъмъ для нашего времени и ръдкостно, что оно выражаетъ полностью внутренній его міръ. Это не значитъ, что по его по-



М Шигаль, Пъленіе.

M Chagall. I. Apparition (1917).



М. Шагаль. Стъпные часы

M. Chagall. La Pendule (1930).

воду нужно говорить о выраженіи, какъ о программъ, объединять его игрой слишкомъ емкихъ понятій съ нъмецкими или иными экспрессіонистами. Къ нимъ былъ близокъ Шагалъ лишь времнено, лътъ пятнадцать назадъ (когда онъ такъ и прославился въ Германіи); въ тъ годы переживаніе, замыселъ не всегда получали у него единственно необходимую, до конца оправдывающую ихъ форму. Случалось, что внутренній его міръ сказывался не черезъ картину, хотя и на картинъ; не въ художественномъ ея существъ, а въ какихъ-нибудь околичностяхъ и случайностяхъ. Но съ тъхъ поръ онъ избавился отъ этого соблазна, которому никогда не отдавался цъликомъ, а экспрессіонизмъ погибъ именно потому, что хотълъ обойтись безъ формы, точно также какъ кубизмъ обходился безъ содержанія. Избавленію Шагала помогла французская живопись, и она же научила его болъе острому красочному зрѣнію и болѣе точному равновѣсію массъ. Въ одной изъ лучшихъ картинъ послъдняго времени, крылатая рыба и стънные часы, вдвоемъ перелетающіе ръку, такъ убъдительно написаны, что не сомнъваешься ни минуту въ ихъ подлинномъ бытіи, въ соприродности ихъ не воображаемому только, но и зримому, осязаемому міру. Міръ Шагала не представляется и вообще какимъ то частнымъ его дъломъ, отъ всего оторванной и въ конечномъ счетъ своекорыстной выдумкой; напротивъ онъ очень общъ и тепелъ, этотъ міръ, онъ полонъ того удивительнаго чувства угробной, семейственной сращенности людей, которымъ тысячелътія жило еврейство, которому такъ завидовалъ Розановъ, и которое впервые теперь въ этомъ изъ самой гущи еврейства выросшемъ искусствъ получаетъ въ формахъ и краскахъ созерцаемое свое воплощеніе.



Сыновство, супружество, материнство, братство — все это имѣетъ религіозный смыслъ или не имѣетъ даже и человѣческаго смысла. Религія здѣсь непосредственно вырастаетъ изъ стихіи дочеловѣческой, доличной, доразумной, изътой, гдѣ одновременно человѣкъ — вопреки слову Паскаля — и ангелъ, и животное. Вѣроятно такъ и нужно, чтобы именно въ этой формѣ религія, а л и ш ь з а н е й и ч е л о в ѣ к ъ, вернулась въ опустошенное искусство. Искусство нашего времени, искусство безъ человѣка можетъ услужать человѣку, можетъ ему нравиться, можетъ отвѣчать дешевымъ предложеніемъ на нетребовательный спросъ; достучаться до человѣческой души оно не можетъ. Заново очеловѣчить искусство способна одна религія. Но, конечно, ни къ чему не приведетъ, если художникъ будетт лишь «вкладывать» религіозное содержаніе въ нерелигіозную по существу картину Нѣтъ, въ самой формѣ, въ плоскостяхъ и объемахъ, въ краскахъ и ритмахъ картины долженъ сказаться трепетъ религіозной, хотя, быть можетъ, и не знающей о томъ души.

Шагалъ закончилъ недавно едва ли не самую величественную и полновъсную изъ своихъ картинъ. Огромный пунцовый ангелъ падаетъ въ ней съ неба и человъческая фигура въ темной одеждъ поднимается на воздухъ какъ бы силою этого паденія. Въ центръ звенятъ краски, свътлыя и яркія; въ углу, противоположномъ тому, что занятъ ангеломъ, фигура, похожая на раввина держитъ въ рукахъ по-

видимому свитокъ Торы. Годами работая надъ холстомъ, художникъ, однако, совсъмъ не думалъ ни о какомъ «сюжетъ», ни традиціонномъ, ни вымышленномъ. Конечно, ангелъ, свитокъ что-то значатъ, о чемъ то сигнализируютъ зрителю, но это о нихъ можно утверждать лишь въ той же мърѣ, какъ о массахъ и краскахъ картины или о другихъ, казалось бы чисто формальныхъ ея признакахъ. Чъмъ больше всматриваешься въ нее и менно, какъ въ картину, тѣмъ яснѣе видишь полную слитность ея религіознаго и художественнаго существа. Не удивляйтесь, что безумнымъ кажется созданный ею міръ: въ немъ есть цѣльность, которой нельзя найти въ распадающемся, разсудочно разложенномъ міръ. Не удивляйтесь, что ужаса въ ней больше еще, чъмъ радости. «Хочешь бѣжать отъ Бога, бѣги къ Богу», сказалъ блаженный Августинъ; но и въ самомъ бѣгствъ уже есть признаніе бытія Господня.

\*\*

Надпись на Тифенброннскомъ алтаръ Луки Мозера 1431 года:

« Schri Kunst schri und klag dich ser dein begert jetz niemer mehr. »

Платонъ. Гиппій большій, 301 В.:

(Гиппій Сократу): «Ты и твои друзья, съ коотрыми ты привыкъ разговаривать, вы вещей въ цѣломъ не разсматриваете, но отхватываете и толчете и прекрасное и всѣ остальныя вещи, раздробляя ихъ въ рѣчахъ. Оттого-то отъ васъ и ускользаютъ такія прекрасныя и по природѣ своей цѣльныя тѣла существъ».

Байе. Жизнь Декарта т. І, стр. 84:

Il ne croyait pas qu'on dût s'étonner si fort de voir que les poètes, même ceux qui ne font que niaiser, fussent pleins de sentences plus graves, plus sensées et mieux exprimées que celles qui se trouvent dans les écrits des philosophes. Il attribuait cette merveille à la divinité de l'enthousiasme et à la force de l'imagination. »

Филиппъ-Отто Рунге (1777-1810):

« Die Kunst muss erst Wieder recht verachtet, für ganz unnütz gehalten werden, ehe wieder was draus werden kann. »

## Пятидесятильтіе со смерти Тургенева. Тургеневз-сновидецз. 28 X 1818 - 22 VIII 1883.

Всякая человъческая жизнь великая тайна. И самые точнъйше провъренные факты изъ жизни человъка и свидътельства современниковъ не создаютъ и никогда не создадутъ живой образъ человъка: всъ эти подробности жизни — только кости и прахъ. Оживить кости — вдохнуть духъ жизни можетъ только легенда, и только въ легендъ живетъ память о человъкъ.

Ленинское о Толстомъ: «срываніе всъхъ и всяческихъ масокъ» — наивная дътская повадка ломать игрушки. Чтожъ, оторву руки, оторву ноги, доберусь до самаго горда или въ животъ къ пружинкъ-пищику, всъ пальцы себъ исцарапаю надъ пружинкой, наконецъ, и ее оторву, а тайна останется - ее не вырвешь: кукла, подымающая и опускаюшая въки, а если подавить брюшко пищитъ. Наивныя дъти! И Толстой, правдиво разложившій Наполеона, и Ленинъ, оцънившій эту правдивость. Но и Наполеонъ и Толстой, сколько бы ни срывали съ нихъ масокъ, живы и будутъ жить въ легениъ.

Легенла и есть лухъ жизни.

День человъка: какъ онъ встаетъ, встъ, пьетъ, пользуется уборной — эти мелочи жизни, хотя бы возстановленныя съ фотографической правдивостью, ничего не прибавятъ и не убавятъ къ живому образу человъка — всъ эти живъйшія движенія, общія съ другими

людьми, мертвы. И всякія собранія анекдотовъ, сплетни, судъ современниковъ и даже собственныя признанія, сводящіяся обыкновенно къ общему и, какъ всякія откровенныя признанія, никогда не безъ фальши, также мертвы. Духъ жизни дастъ легенда, а легенда о писателъ создается изъ его произведеній, въ которыхъ писатель выражаетъ себя и только себя въ самомъ своемъ сокровенномъ, а черезъ себя и тайны міра.

Тургеневъ — сновидецъ. Реальность его жизни огромадна: явь и сонъ. Изъ скрытой сонной реальности, глубины не Гоголя, и не Толстого, и не Достоевскаго, почерпнулъ онъ силу Елены изъ «Наканунѣ», силу Лукерьи изъ «Живыхъ мощей», силу Маріанны изъ «Нови» и силу Лизы изъ «Дворянскаго гнѣзда» — силу четырехъ Матерей.

Тургеневъ — сновидецъ. Ни одинъ писатель не оставилъ столько сновъ — ръдкій Тургеневскій разсказъ безъ сна. Изъ писателей второго круга, къ которому принадлежитъ Тургеневъ, только Лѣсковъ, и въ этихъ скахъ ихъ общее.

Тургеневу приснился сонъ: зеленый старичокъ далъ ему орѣшекъ. (Разсказъ о. Алексѣя). Этотъ зеленый старичокъ былъ Гоголь. Изъ учениковъ Гоголя, а ученики Гоголя — и Достоевскій, и Писемскій, — Тургеневъ добросовѣстно исполнилъ все, что получилъ отъ своего учителя: отъ «Записокъ охотника» до «Пѣсни торжествующей любви».

Слова Тургенева робки — для Гоголевской «нестерпимо-звенящей трели» онъ глухъ, и въ самомъ извъстномъ его «Русскомъ языкъ» вышла путанница съ «могучимъ» и «свободнымъ». Тургеневъ владълъ и «обходительнымъ», по Петровской терминологіи, или «крестьянскимъ наречіемъ» по Пушкину, т. е. искусно имитировалъ мужика и создалъ вместь съ Писемскимъ и Толстымъ условно народный языкъ, въ которомъ простонародныя слова выражаются въ рѣчи книжнаго литературнаго склада; синтаксисомъ народной рѣчи — «сказомъ» займется Лъсковъ, первый послъ протопона Аввакума, и словесно станетъ ближе — понятиве простому русскому народу, чъмъ самый «народный» «Бъжинъ лугъ», который всегда останется барской поддѣлкой.

Тургеневъ описываетъ природу, изображая землю и небо, цвъты, ночь, звъзды и зори, весну, осень, лъто и зиму. Его описанія, какъ подобныя же у Гоголя, Толстого, Писемскаго, Лѣскова и Гончарова, вошли въ нашъ глазъ; эти описанія создали цѣлый міръ «русской природы» — музейный памятникъ любующагося глаза. Но какому соврменному писателю, прошедшему или пытающемуся пройти черезъ высокій міръ Гоголя, Толстого и Достоевскаго, придетъ въ голову заниматься «описаніемъ природы», которой вообще въ природъ и не существуетъ, а есть сила — и добрая со всей теплотой материнскаго сердца, и злая — съ всей безпощадностью къ незащищеннымъ, сила, которая ненавистна своимъ «закономъ» и «необходимостью» для мятежнаго своевольнаго сердца.

Въ революцію всѣ бросились на «Бѣсовъ» Достоевскаго, ища о революціи. И всякій прочиталь «Бѣсовъ», пропуская сокровенныя слова о человѣческомъ «смѣть» — о такой революціи, о которой не снилось никакимъ «титанамъ» — любимое выраженіе о себѣ на-

шихъ совътскихъ мотыльковъ! — эти мысли Достоевскаго въ признаніяхъ Кириллова о побъдъ надъ «болью и страхомъ» и началѣ новой эры съ человѣкомъ, распоряжающимся своей судьбой; пропуская также и «красненькаго паучка» — о этой тайнъ жертвы, на игръ которой стоитъ міръ, не взорванный еще революціей, которую рано или поздно подыметъ Кирилловъ-«Исповъдь Ставрогина». И никто не подумалъ о неумиренной пламенной Маріаннъ изъ «Нови», и которая, я знаю, никогда не успокоится, и о ея сестръ, открытой къ мечтъ о человъческой свободъ на землъ, о Еленъ изъ «Наканунъ», а кстати поискать «бѣсовъ» совсѣмъ не тамъ — жизнь на землъ трудная и въ мечтъ человъка облегчить эту жизнь, какіе тамъ «бѣсы»! - нътъ, не тамъ, и ужъ если говорить о «бъсахъ», вотъ міръ, изображенный Тургеневымъ, Толстымъ, Писемскимъ и Лъсковымъ - вотъ полчища бъсовъ, а имя которымъ праздность, и самодовольная праздность.

Есть озорнъйшій Гоголевскій разсказъ Гоголевская тема, какъ страсть водитъ за носъ и губитъ человъка — «Шинель»: среди словеснаго перелива на зубоскалъ и хохотъ, вдругъ горькія строки о человъкъ и Россіи — «какъ много въ человъкъ безчеловъчья, какъ много скрыто свиръпой грубости въ утонченной образованной свътскости и, Боже, и въ томъ человъкъ, котораго свътъ признаетъ благороднымъ и честнымъ». У Тургенева не было веселости духа, Тургеневъ безъ юмора и колдовства — Гоголевское озорство и Гоголевская магія не по немъ, и вотъ эти единственные у Гоголя жалостныя строки больно хлестнули его по средцу: всъ разсказы Тургенева, начиная съ «Записокъ охотника» — о человѣкѣ, какъ человѣкъ мудруетъ

надъ человъкомъ. И это современно, и Тургеневъ современенъ: современность спрашиваетъ не только «чего», а также и «изъ-за чего»? Все пройдетъ и разрушится, какъ паутина, — нътъ, то-то, что нътъ: глубочайшія чувства человъческаго сердца неизбывны — нельзя забыть! — и вотъ наступилъ «судъ жеслочайшій преимущимъ».

Звъровидныя женщины Тургенева: Одинцова, Ирина, Полозова, Лаврен сая эта цѣпь такой цѣпкой безсмертной жизни, замыкающаяся Еленой Безуховой въ «Войнъ и миръ» Толстого. Глафирой Бодростиной въ «На ножахъ» Лѣскова и Екатериной Петровной Крапчикъ въ «Масонахъ» Писемскаго — сестры вокругъ «Древа Жизни». А какъ далека отъ этого «Древа» одиноко стоить Лиза: образъ восходящаго духа черезъ отреченіе. Судьба Лизы, недосказанная въ Софьѣ «Странной исторіи», досказана въ Евлампіи «Степного короля Лира»: не побъдивъ во имя какой-то высшей воли одну изъ своихъ воль, человъкъ не найдеть въ себъ силы владъть волею другихъ, и съ какимъ умомъ и споосбностями, не чета скромнъйшей и простоватой Лизъ, а угодитъ въ пылесосъ. И, какъ Лиза, одиноко стоитъ «Богомъ убитая» Лукерья изъ «Живыхъ мощей», перекликающаяся съ Ульяной изъ «Обойденныхъ» Лъскова — «безотвът ныя, сиротливыя дъти и молитвенницы за затолокшій ихъ міръ Божій».

Безулыбный, дълящій жизнь между чудовищной явью и кошмарнымъ сномъ, Тургеневъ, разсказавъ о своей судьбъ въ «Пътушковъ», слышитъ «стукъ-стукъ» скрытой руки этой судьбы — тайный знакъ приближающагося удара неизбывнаго часа, отъ котораго не уйти и самому живучему, самому цъпкому, самому звърскому, рожденному подъ «Древомъ

Жизни». Нътъ, Тургеневъ не тотъ чванливый московскій хлыщъ съ парижскимъ «merci», какимъ «tiens» могъ казаться Достоевскому, изстрадавшемуся и увидъвшему свътъ изъ страданія въ жертвенномъ страданіи человъка, и Толстому, разсказавшему съ исключительной върой въ чудесность человъка о радости и свътъ человъческомъ, Тургеневъ, изъ своей тайной памяти отъ четырехъ Матерей почерпнувшій силу, и сердце его — навсегда раненое нераздъленной первойлюбовью и неутоленное открыто къ жуткой и жгучей бѣдѣ человѣка бунтующаго и смиреннаго передъ неумолимой безпросвътной судьбой и одна сквозь эту тьму, какъ огонекъ, надежда -- его послѣднее слово — что неутоленное здѣсь тамъ утолится: «любовь сильнъе смерти».

Алексьй Ремизовъ.

Федоровъ и современность. (А. Остромировъ. Харбинъ).

Жизнь и ученіе Н. Ф. Федорова настолько мало извъстны большинству читающей публики, что хочется не рецензировать книгу, о немъ написанную, а просто изложить ея содержаніе и тъмъ самымъ дать представленіе объ этомъ удивительномъ и удивляющемъ человъкъ, котораго Толстой, Достоевскій и Соловьевъ называли своимъ учителемъ. Но и это почти невозможно: Федоровъ мыслитель настолько своеобразный, что его мысли, переданныя не его словами. (върнъе, не его тономъ), становятся почти грубыми и часто смѣшными. Ограничусь поэтому тъмъ, что отмѣчу лишь въ самыхъ общихъ чертахъ вопросы, съ философіей Федорова связанные, и, дъйствительно, являющіеся въ

какой-то мфрф симптоматичными для современности.

илея Федорова та, что Основная смерть должна быть побъждена человъческими усиліями, причемъ предъльнымъ выраженіемъ побѣды должно быть не только безсмертіе людей живущихъ. но и воскрешеніе живущими умершихъ. Люди должны понять, что ихъ главный врагъ — слѣпая, умерщвляюшая ихъ природа, — и объединиться для борьбы съ этимъ врагомъ. Противъ силы слъпой (природной) нужно мобилизовать всю ту разумную силу, которая сейчасъ направляется людьми взаимоистребленіе: война и воскрешеніе. вотъ антиподы человъческаго дъйствія. Разоруженіе утопія: нельзя изъять изъ міра энергію, идущую на «дъланіе смерти», ее надо использовать лишь для противоположной цъли. Всечеловъческая армія труда, одушевленная общимъ дѣломъ, вооруженная всей мощью современной и будущей техники, армія титановъ, должна завоевать космическое пространство и собрать распыленныя въ космосѣ молекулярныя частицы всѣхъ умершихъ. Общее дѣло скромно начнется съ регуляціи атмосферныхъ явленій. но для человъческаго разумнаго генія нътъ преградъ, и скоро люди смогугъ свободно управлять кораблемъ-землей, пользуясь полной своей властью налъ энергіей, излучаемой солнцемъ. Тогда прекратится дъторождение и человъческое съмя будетъ идти на одушевленіе собранныхъ тълъ умершихъ...

Конечно, все это похоже на бредъ. Но мнѣ кажется, что ничего не слѣдуетъ отвергать по причинамъ внѣшней неправдоподобности: въ области явленій можно допустить все, что угодно, потому что не разумъ этому противится, а только привычка къ установившемуся

порядку, по существу же воскрешеніе умершихъ не болъе таинственно и «безумно», чъмъ рожденіе новыхъ люлей. чъмъ малъйшее, вообще, проявленіе жизни или сознанія, и, конечно, чітьмъ сама смерть. Гораздо болъе существенный, для общаго дъла, вопросъ, это желательно-ли и воскрешеніе и, даже, безсмертіе? Въдь воскреснеть не только вашъ ничъмъ не замъчательный и ни въ чемъ неповинный предокъ, вокреснутъ тысячи извъстныхъ и неизвъстныхъ негодяевъ, воскреснетъ во плоти самъ Іуда Искаріотъ! — а поскольку человъкъ и тогда останется свободнымъ, какъ предвидъть возможныя послълствія? — Затъмъ, если не измънится содержаніе жизни, то нужна-ли ея нескончаемость? Ходить еще тысячи льть по субботамъ въ кафэ, тысячи разъ еще ссориться и мириться съ тъмъ же челов вкомъ, выкурить еще тысячи, - милліоны! — папиросъ, и что же дальше? Все то же: физическое безсмертіе, отсутствіе цѣли, ужасъ осуществленнаго, законченнаго, конченнаго, — «безсонница, похожая на сонъ». Не объ этомъли времени пророчество: «тогда люди будутъ искать смерти и не найлутъ ес. захотять умереть, но смерть удалится отъ нихъ».

Когда Толстой говорилъ, что христіанину слѣдуетъ прежде всего исполнить евангельскія заповѣди, Федоровъ отмахивался: разумѣется!... и дѣйствительно, жизнь Федорова была образцомъ праведности и милосердія. Онъ какъ будто и не подозрѣвалъ о томъ, что «исполненіе» не такъ ужъ естественно для всего человѣческаго рода, что общее дѣло, имъ выдвигаемое, потому только и есть общее, что направлено па внѣшнюю цѣль и что если люди имъ увлекутся, то забудутъ главное: зачѣмъ

имъ будетъ нужно «второе рожденіе», когда и первое сдълаетъ ихъ безсмертъми, если творческій разумъ освободитъ ихъ отъ «поклоненія Отцу въ духъ и истинъ»?

Тутъ Фелоровъ во многомъ существенномъ перекликается съ Бергсономъ: оба философа, исходя изъ христіанской любви, выдвигають задачи, осуществленіе которыхъ сдѣлаетъ эту любовь уже ненужной, и не замъчають, какъ будто, что осуществление все той же христіанской любви сдѣлало бы ненужными именно выдвигаемыя ими запачи. Если бы Иванъ Ильичъ прожилъ жизнъ такъ, какъ надо, то «возымълъ бы великое дерзновеніе» и сама смерть была бы ему не страшна. Но какъ надо? -вотъ камень преткновенія всякой практической философіи.

Лазарь Кельберинъ.

Асихологія «Жалости» (Выдержка изъ доклада, прочитаннаго въ Берлинг).

- Что же ты любишь своего мужа?
  спрашиваютъ крестьянку.
- A какъ же? Жалѣю. Какъ не жалѣть?
  - Любишь?
  - Жалъю.

Она даже не поправляеть, не исправляеть вопроса. Просто вмѣсто одного слова ставить другое, кажущееся ей синонимомъ. Она не отвѣчаетъ: «лътъ, не люблю, а жалѣю». Она говоритъ: «Да. Жалѣю».

Сперва пожалѣла, мысленно пригрѣла, приголубила. А потомъ и настойчиво, какъ кровь сквозь кожу, проступила любовь. Любовь гетеросексуальная (любовь къ другому полу, т. е. самая

нормальная, чистая — и по Розанову, даже святая любовь), такая любовь можеть начаться, какъ ощущеніе материнское. «Онъ у меня такой безпомощічьй». «Ахъ, ты мой несмысленышъ».

- Такъ ты любищь его?
- Жалъю.

Еъ Псковской губерніи, гдѣ я родился, гдѣ цокали, гдѣ говорили заланный, ємѣсто желанный, ницаво и цасы крестьянка отвѣтила бы:

— Залѣю...

Съ подползающей къ намъ на брюхѣ собакой сравниваетъ Ницие это смиренное, ласково-жалѣющее чувство. Ага! Ты рядишься въ плащъ, когда не смѣещь показать клыковъ.

«Вотъ она подползла на брюхѣ, жалѣетъ, лижетъ руку, но я наклоняюсь къ ней, я впился въ ея глаза. Ага! Я узналъ тебя, проклятая. Огоньки въ свояхъ глазахъ. Ты чуть смакуешь чужое горе. Ура! Это все не со мной случилсь. И крутишься въ радости на брюхѣ».

Спенсеръ считаетъ жалость наслѣ діемъ родительскаго инстинкта, онъ ищетъ корней ея тамъ, гдѣ глубоко въ подпочвѣ духа нашего гнѣздятся примитивные, первичные поневолѣ внѣдрившіеся въ насъ (изъ за совмѣстной жизни семьею, кланомъ, группой) начатки соціальнаго альтруизма.

Шопенгауэръ удивляется, поражается, странно радуется самому наличію чувства жалости на фонѣ всеобщаго, казалось бы, біологически предопредѣлетнаго и самой природой предуказаннаго эгоцентризма отдѣльной особи. «Желость — это единственная, не-эгоистическая, истинно-моральная двигательная пружина, основа самодовлѣющей справедливости всякой подлинной человѣческой любви».

Помню, въ студенческіе годы я часто ъздилъ на каникулы въ Ригу, гдъ во главъ огромной лъчебницы для душевно - больныхъ (въ нъсколько десятковъ десятинъ, устроенной по паьильонной системъ, съ коттеджами и т. д.) стоялъ мужъ сестры моей матери. одинъ изъ извъстнъйшихъ въ тогдаш-Россіи психіатровъ, тинажис Max Schoenfeld, впослъдствии убитый сумасшедшимъ паціентомъ. По многу разъ онъ показывалъ мит свою лечебнину, водиль по отдельнымъ павильончикамъ, разрѣшалъ бесѣдовать съ ипохондриками, шизофрениками (т. е. со страдавшими раздвоеніемъ личности). осторожно водилъ въ палаты буйныхъ. давалъ читать, видя мою жадность къ вопросамъ психіатріи, книги о душевғыхъ болъзняхъ. Къ тому времени относится мое первое знакомство съ рабстами проф. Дерптскаго (Юрьевскаго) университета Чижа («Душевныя болѣзи героевъ Достоевскаго» — тогда такія темы были вновъ), съ книгами прив.доц. Розенбаха (впослъдствіи я лично съ нимъ познакомился въ Петербургѣ), съ толстымъ курсомъ проф. Корсакова. Тогла же мнъ довелось видъть у него въ Ригъ паціента, «жалѣвшаго» гесь міръ. Да, да — жалъвшаго. Мягкость, благостность, доброта, та самая «misericordia», жалость, которую Спиноза называетъ «mulieris misericordia». женственная жалость — приняла въ его больной душъ уродливыя формы. Улыбка расплывалась въ широченную гримасу. Вздохъ участія въ стенаніе. Жалость въ экзальтацію. Я помню этого паціента. Бесъды его съ Шенфельдомъ шли при мнъ на балконъ докторской усадьбы въ Атгазенъ близъ Риги. Ръдет ькая бородка, спадающее Чеховское пенснэ на шнуркъ, бъгающіе глаза, захлебывающаяся ръчь. — «Господи, да что они хотятъ отъ меня? Мнѣ же лучше! И безсонницы нътъ. Госполи, докторъ! Сегодня проснулся — весь міръ хотълъ обнять. Всъ такіе несчастные. Горькіе. Я Іоганна обняль, когда онъ (Іоганнъ былъ служителемъ). вошелъ Вышелъ на балконъ. Какая красота. Кусты! Небо! Господи! Докторъ, родной мой». — На глазахъ у Чеховскаго паціента показались слезы. — «Вы слышали, кагъ онъ всъхъ жалълъ и насчетъ міра. обнять хотъль?» — сказаль съ чуть нъмецкимъ акцентомъ рыжебородый (острая, съ просѣдью, клинушкомъ), въ сильныхъ ловившихъ солнечные зайчики пенсиэ. Шенфельлъ. отЄ» hypomanie. Типичная форма. Прогнозъ плохой». — Мнъ стало жаль Чехова. Тогда я не задумался надъ тъмъ, почему «стало жаль» и что такое моя къ нему жалость, - не радость ли, что плохой прогнозъ «относится не ко мнѣ».

А вотъ изъ Фрейда. Анализъ паціента уже взрослаго, но все еще переживавшаго тяжелые рецидивы фобій, показаль, что въ самомъ нѣжномъ раннемъ возрастъ, предоставленный самъ себъ. безъ надзора родителей. сталъ игрушкой сестры, которая, сама не зная, что дълаетъ непоправимое зло, наученная въ школъ товарками начаткамъ половой жизни, ръшила «понаблюдать» за младшимъ братомъ. Поиграть съ нимъ. Дътямъ въдь свойственно подсматриваніе, острое любопытство. Д'вти, понятно, сами не знали, что дълають. Считать эту сестру, которая была старше его, выродкомъ, нравственнымъ уредомъ и проч. нътъ основаній. Дътей поймали за глупымъ занятіемъ, наказали. Все забылось. Нътъ, не все. Въ душъ у мальчика осталась травма, душеьная рана. «Охи» и «ахи» нянюшекъ,

которыя выпрастывали руки мальчика изъ подъ одъяла, боясь онанизма, н стращали его волкомъ, который де откусываетъ непослушнымъ части тъла, оставили, какъ показалъ анализъ, тоже слъдъ въ душъ ребенка. Когда онъ увидълъ случайно дътей другого гола, онъ окончательно повърилъ въ волка. Ему показалось, что эта странныя, голыя существа уже волкомъ наказаны. Развился Kastrationskomplex неврозъ, кстати очень неръдкій. Онъ сталъ носиться съ собой (Narzismus), жалълъ себя и отца, съ которымъ себя отождествлялъ, идентифицировалъ. Отецъ былъ боленъ. Мальчикъ сталъ жалѣть всѣхъ больныхъ, калѣкъ и нищихъ. Все это для него были символы отна, т. е. его самого, т. е. собственнаго угрожаемаго отовсюду я. Образовался тясчайшій психическій комплексъ. Мальчикъ при видъ нищихъ продълывалъ сложный магическій ритуалъ: онъ задерживалъ дыханіе и проходилъ мимо калъкъ, надувъ щеки, чтобы вдохнуть въ себя ихъ несчастья. Если хорошенько почитать книгу Фрейла суевъріяхъ дикихъ народовъ «Totem und Tabu», сколько сближаюнати въ магическихъ ритуалахъ племенъ, стоящихъ на дътской ступени развитія (а разы у нашихъ крестьянъ - оговоръ, дурной глазъ, спрыскивание съ уголька - не найдешь?) съ симптомами неврозовъ. Послъ годовъ просвътленія наступали опять приступы душевной бользни. Паціентъ жальлъ, жальлъ отца, жалълъ калъкъ. Нужно ли говорить, что жалълъ онъ въ сущности только самого себя. Въ искривленномъ зеркалъ его болъзни, кривая, неискренняя линія жалости — вдругъ выпрямилась. Минусъ на минусъ далъ плюсъ.

Разительный примфръ илентифицированія, отождествленія, полной подмѣны одного «я» другимъ даетъ разсказъ князя Мышкина о дѣвушкѣ Мари изъ швейцарской деревушки. Это та самая Мари, слабая, худенькая, у которой уже чахотка начиналась. «Одинъ французскій комми соблазпроѣзжій пилъ ее и увезъ, а черезъ недълю на дорогъ бросилъ одну и тихонько уъхалъ. Она пришла домой» — рисуетъ Постоевскій дальше — «побираясь, вся испачкачная, вся въ дохмотьяхъ, съ оболранными башмаками: шла она пъшкомъ всю недълю, ночевала ьь поль и очень простудилась; ноги были въ ранахъ, руки опухли и растрескались», «Всъ смотръли на нее, какъ на гадин у», пишетъ онъ дальше, «старики осуждали и бранили, молодые даже смъялись, женщины бранили ее. смотръли съ презрѣніемъ осуждали. такимъ, какъ на паука какого».

Еъ обликъ гонимой и страдающей, въ отвергаемой «гадинъ», въ попираемомъ «паукъ», онъ увидълъ самого себя. Это его собственный обликъ «униженнаго и оскорбленнаго», осмъиваемаго, мъшковатаго, «дурного собой».

Мышкинъ жалъетъ ее, онъ говоритъ ей о своей жалости.

«Я сказалъ ей, что цълую ее не потому, что влюбленъ въ нее, а потому — что мнъ ее очень жаль».

«Мнъ очень хотълось тутъ же и утъщить и увърить ее, что она не должна себя такою низкою считать предъ всъми».

Онъ говориль ей. Но ощущаеть то онъ себя. Для него она образъ собственной приниженности, своего inferiority комплекса. Разглядывая, какъсквозь рентгенъ, структуру его чувства, мы нисколько не развънчиваемъ трепе-

щущащаго эпилептика, за обликомъ котораго чуется самъ Достоевскій, тоже мятущійся и травимый жизнью.

#### У Толстого:

«Надзиратель, приведщій Маслову, присълъ на подоконникъ поодаль отъ стола, Для Нехлюдова наступила ръшительная минута. Онъ, не переставая, упрекаль себя за то, что въ первое свиланіе не сказалъ ей главнаго, - того, что онъ намфренъ жениться на ней и теперь твердо рфшился сказать ей это. Она сидѣла по одну сторону стола, Неулюдовъ сълъ противъ нея по другую. Въ комнатъ было свътло и Нехлюдовъ въ первый разъ ясно, на близксмъ разстояніи увидаль ея лицо, морщинки около глазъ и губъ и подпухлость глазъ. И ему стало еще болѣа, чѣмъ прежде, жалко ея».

### - Жалко?

Хочется — переспросить Нехлюдова. — Разумъется, жалко, — отвътитъ онъ, и будетъ, какъ будто правъ. Ему дъйствительно ея жалко. Но сзади что, за фасаломъ этой жалости?

На это отвѣчаетъ сама Катюша, женской интуиціей, экстатически-проникновенно сердцемъ раненой смертельно и обороняющейся женщины, почуявшей правду.

«— Ты мной хочешь спастись! — продолжала она, торопясь высказать все, что поднялось въ ея душъ. — Ты мной въ этой жизни услаждался, мной же хочешь и на томъ свътъ спастись!»

Если Мышкинъ жалѣетъ въ Мари себя, то Нехлюдовъ растворяетъ въ жалости острые кристаллы «комплекса вины», которые бы иначе изранили и отъратили его сердце.

«Женитьба на Мисси, казавшаяся столь близкой, представлялась ему телерь совершенно невозможной... Да

ньть, если даже она и пошла теперь за меня, развъ я могъ бы быть не то. что счастливъ, но спокоенъ...» Вотъ самое главное, онъ начинаетъ борьбу за свой покой, за покой души, онъ боится ея мукъ, конвульсій. Онъ боится думевной бользни. Затора въ душъ. Нехлюдовъ не могъ бы долго вынести этого затора. Онъ уходить отъ этой опасности въ другую сторону. Онъ приносить въ жертву свой привычный укладъ жизни, въ душъ его рождается жалость къ Катюшъ. Теперь то мы ясно видимъ, что нахолится за этой жалостью. Уходъ отъ душевной опасности, покрытіе души оберегающей коркой

Кромѣ жалости пассивной, умиляющейся (смакующей свою собственную безопасность на фонѣ чужого несчастья), есть жалость, состраданіе, стремящееся немедленно стать активнымъ, помогающимъ. Оно не только всхлипываетъ, оно стремится у б р а т ь съ поля своего страданія объектъ страданія.

Жалость вялая (то, что у Сенеки дасловами заклеймено infirmitas animi -- непрочность души) не толькс безплодная, квіэтичная — она вредна. Создалась иллюзія, что что-то произошло. А разъ произошло, то дальше выдь и дылать то нечего, и ненужно. Такая жалость парализуеть волевой импульсъ. Создавая какъ бы оптическій обманъ раздраженія — такая жалость рождаеть фата-моргану дъла. Въ жалести активной - есть посылъ, импульсъ, порывъ къ немедленной интерьенціи. Пускай подоплека его тоже эгоистична.

Въ жалости, немедленно рождающей психомоторпый импульсъ: «я хочу устранить то, что гнететъ сосъда, я хочу ему помочь» — есть, думается мнъ,

подлинное христіанство. Я говорю не о церковно-историческомъ, а о евангельскомъ. Если сказано: «въра безъ дълъ мертва», то, въдь это то же, что и «жалость безъ дълъ мертва».

Пушкинъ въ записной книжкѣ отмѣчаетъ: «Восторгъ непродолжителенъ, непостояненъ, слѣдовательно не въ силахъ произвести истинное великое сорершенство».

Пушкинъ говоритъ о восторгъ пренесрежительно. Истинно великое можетъ быть создано вдохновеніемъ, а не фейерверкомъ восторга. Какъ хочется въ эту великолъпную, подлинно пушкинскую мысль подставить вмъсто слова зосторгъ — жалость и вмъсто вдохновенія — дъйственное состраданіе.

Въ темной точкъ чужого горя, которая вызвала мою жалость, обижена радость жизни, Бергсоновскій порывъ, élan vital, творческій потокъ. Дъйственное состраданіе въ томъ и состоитъ, что его струя, направленная къ единицъ — на самомъ дълъ есть борьба за нарушаемую зломъ гармонію.

Сергый Горный.

#### «Незнакомка» Рильке.

Въ творчествъ Рильке не трудно отыскать слѣды его касанія съ потустороннимъ міромъ. Достаточно назвать хотя бы тотъ фактъ, что поэтъ не хотѣлъ включать еъ собраніе своихъ сочиненій свой циклъ стиховъ «изъ наслѣдія графа С. W.», ибо — по его словамъ — они были ему продиктованы, это было только «порученіе». Извѣстно также, что и въ жизни эта потусторонняя связь Рильке играла большую роль. Такъ, напримѣръ, его поѣздка въ Испанію была все-

цъло внушена ему «незнакомкой», говорившей съ нимъ при посредствъ медіума въ замкъ въ 1912 г.

Книга княгини Турпь Maril von Turn und Taxis: Erinnerungen an R. M. Rilke. Muenchen) Verlag Oldenburg. чрезвычайно интересныя для изслѣдователя записи этихъ сеансовъ, т. наз. «автоматическаго письма» — вопросы Рильке и отвѣты «незнакомки». Эта связь съ незнакомкой продолжается до самой смерти поэта и всегда его «чрезвычайно волнуетъ и пронизыва етъ». Извъстно, что вообще къ спиритизму Рильке относится скептически и скоръе отрицательно. И дълалъ исключеніе только для своей незнакомки.

Какъ бы ни объяснить это явленіе — четвертымъ ли измѣреніемъ или воплощеніемъ подсознательнаго «я» — оно несомнѣнно чрезвычайно важно для правильнаго пониманія творчества Рильке. «Незнакомка» нѣмецкаго поэта невольно напоминаєтъ о незнакомкѣ Блока. И нѣтъ ли какой нибудь таинственной и непостигаемой связи между музами обоихъ поэтовъ?

Б. Л.

Yomo Yumмэно — журналисто. (I sit and look out. Editorials from the Brooklyn Daily Times. By Walt Whitman. Selected and edited by Emory Holloway and Vernolian Schwarz. 248 pp. New-York. Columbia University Press).

Едва-ли многимъ изъ цънителей и почитателей Уота Уитмэна извъстно, что покойный американскій поэтъ быль одно время профессіональнымъ журналистомъ. Въ біографіяхъ «поэта демократіи» имъются, правда, нъкоторыя указанія на этотъ счетъ. Но лишь изъ книги Холлуэя и Шварца, изданной Колумбійскимъ Университетомъ, мы впервые узнаемъ подробности «газетнаго эпизода» его жизни. Уитмэнъ былъ журналистомъ въ самомъ, такъ сказать, прозаическомъ смыслъ этого слова. Сотрудничая въ теченіе ряда лёть въ нёкоторыхъ американскихъ газетахъ («The New Orleans Daily Crescent», «The Brooklyn Daily Times»), онъ писалъ передовыя статьи, рецензіи о книгахъ и журналахъ и пр., и пр. Болѣе двухъ лѣтъ (съ мая 1857 г. по іюль 1859 г.), онъ состояль фактическимъ редакторомъ бруклинскаro «Daily Times» и ежедневно заполняль до трехъ колоннъ газеты.

Составители книги, о которой здъсь идетъ рѣчь, собрали рядъ статей поэта, посвященныхъ темамъ, ни малъйшаго отношенія къ поэзіи не имъющимъ. Здъсь и вопросъ о ростъ преступности, и кризисъ, и безработица, и проблема прогибиціонизма и пр., и пр. Большая часть статей написана живо, бойко -въ лучшемъ стилъ газетной публицистики. За ръдчайшими исключеніями, однако, очень трудно узнать въ этихъ статьяхъ автора, хотя бы «вызывающей» книги «Leaves of Grass», первое изданіе которой уже вышло въ свѣть къ тому времени, когда Уитмэнъ состоялъ «передовикомъ» бруклинской газеты. Къ этимъ исключеніямъ относятся статьи объ Эмерсонъ, о національной музыкъ и пр. Подавляющее же большинство статей ни по стилю, ни по тенденціи совершенно не вяжутся съ представленіемъ объ этомъ замъчательномъ поэтъ. Какъ неожиданны, напримъръ, консервативныя идеи, проповъдуемыя поэтомъ-иублицистомъ въ статьяхъ, посвященныхъ вопросамъ о преступности (онъ требуетъ болъе частаго примъненія смертной казни), о воспитаніи (поэтъ высказывается за «домашнее» воспитаніе дъвушекъ) и т. д. Неръдко можно натолкнуться на непослъдовательность во взглядахъ передовика бруклинской газеты на тъ или иныя соціальныя и политическія проблемы. 75 лътъ назадъ газетный публицистъ въ Америкъ былъ еще менъе, быть можетъ, независимъ отъ издателя, чъмъ теперь. Можно, поэтому, предположить, что Уитмэнъ часто выражалъ въ передовыхъ не столько свое собственное мнъніе, сколько взгляды издателя. Отсюда, въроятно, и неожиданный консерватизмъ поэтареволюціонера, и непостоянство во взглядахъ.

Статьи, собранныя въ этой книгъ, едва-ли представляютъ особенно цън ный матеріалъ для изученія психологіи творчества Уитмэна. Газетная работа была для поэта источникомъ заработка — и только. Въ его литературное наслъдство правильнъе вовсе не включать большую часть того, что было написано поэтомъ въ качествъ «газетчика».

### М. Бенедиктовъ.

### † П. А. Хентова.

Съ 2-3 недъльнымъ опозданіемъ (во второй половинъ апръля 33 г.), въ Парижъ пришло извъстіе о кончинъ Полины Аркадьевны Хентовой.

Смерть послѣдовала въ Лондонѣ, черезъ двѣ недѣли послѣ трепанаціи черепа, для удаленія мозгового нароста.

Болъзнь, кажется была старая и запущенная.

Родилась П. А. въ Витебскъ.

Тамъ же начала учиться въ гимназіи, но, переселившись уже съ родителями въ Москву, увлекшись рисованіемъ и скульптурой, почти ребенкомъ, не кончивъ курса — поступила въ Брюссельскую корол, академію,

Въ нѣсколько лѣтъ, съ отличіями — кончила академію.

Затъмъ работала 2-3 года въ Мюнхенъ, и послъдніе годы до войны, въ Парижъ.

Съ началомъ войны — вернулась въ Россію.

Пробъдствовавъ всю войну, ютясь въ одной комнать, въ московскомъ пригородь, въ 19 или 20 г., черезъ Кіевъ, пріъхала въ Берлинъ, гдѣ кормилась преподаваніемъ живописи, ръдкимъ писаніемъ портретовъ и иллюстрацій (сказки Афанасьева, Толстой для дътей, Гавриліада, въроятно, и др.).

Въ 23 году, съ нъкоторой суммой денегъ — переселилась въ Парижъ и скоро снова оказалась безъ средствъ.

Иллюстраціонную работу здъсь было достать много труднъе.

Оставались случайные уроки, даже кратковременное набиваніе куколь, очень ръдкія кинематографическія съемьи

Нѣсколько разъ выставляла свои работы съ группой русскихъ парижскихъ художниковъ (одинъ разъ въ Ротондѣ, въ Лондонѣ и т. д.).

Она послала однажды картины въ Осенній Салонъ, гдѣ ее никто не зналъ (и гдѣ безъ просьбъ и поддержки обходится рѣдкій новичекъ); всѣ работы были приняты и повѣшены на прекрасномъ мѣстѣ, имѣли большой успѣхъ и были проданы немедленно.

Къ этому времени, среди ея окруженія появились американскіе и англійскіе люди искусства, начавшіе доставлять ей иллюстраціонную работу, выставлять ея картины въ англійскомъ книжномъ магазинъ на Монпарнассъ.

Три года назадъ, съ однимъ изъ наи-

болъе заботившихся о ней, англійскимъ художникомъ Каппомъ, она отправилась на двъ недъли въ Лондонъ, для переговоровъ съ издателями, и благодаря стараніямъ того-же г. Каппа, нашедшаго для нее заказы на портреты и иллюстраціи, поселилась тамъ, — заживъ наконецъ, болъе регулярно и комфортабельно, но работая уже слишкомъ много.

За полгода до смерти — она стала женой этого преданнаго ей человъка.

Сергый Шаршунг.

Монографія Швоба. (Издательство Кореа).

Молодой издатель А. Кореа выпустиль излый рядъ художественныхъ и литературныхъ книгъ, между прочимъ — «Переписку изъ двухъ угловъ» В. Иванога и М. Гершензона.

Клише напечатанныхъ въ этомъ номеръ работъ Шагала Кореа любезно предоставилъ «Числамъ», за что приносимъ ему нашу благодарность.

Воспроизведенія эти заимствованы изъ очень интересной монографіи о Шагаль, тексть которой написань Швобомъ. Въ этомъ страстномъ панегирикъ еврейской души и искусства есть много своеобразнаго. Жаль, пожалуй, что Швобъ невольно сузилъ свою тему, разсматривая творчество Шагала исключительно въ этомъ разрѣзѣ. Намъ вообще кажется, что художникъ или писатель, мало-мальски значительный, перерастаетъ расовыя особенности и обязанъ имъ не больше, чемъ стране, въ которой жилъ и развился, и тому, что сумаль взять въ культура общечеловаческой.

Стое родство и скучное сосъдство Мы презирать завъдомо вольны.

Эти строчки, лишь на первый взглядъ высокомърныя и принадлежащія извъстному русскому поэту, должны защишать его отъ чрезмърныхъ почитателей расоваго признака въ людяхъ искусства, для которыхъ, какъ въ данномъ случаъ для О. Мандельштама, ихъ еврество ничуть не существеннъе, чъмъ Эллада, Россія, человъчество.

H. 0.

### Художественная хроника.

Салонъ Тюльри этого года мало чъмъ отличается отъ предыдущихъ. Попрежнему преобладають холсты представителей «Парижской школы», т. е. подражателей Фріеза, Вламэнка и Сегонзака. Средній уровень вещей и чисто ремесленномъ отношеніи сравнительно высокъ, но манерность большинства работъ настолько утомляетъ, что приглядываться къ тому, что за этой манерностью порой и скрывается, невозможно. Мъщаетъ этому и количество выставленныхъ вещей и общій не располагающій къ себъ видъ сплошь завъшанныхъ картинами стънъ всякаго большого салона, когда «немного лучше» или «немного хуже» - перестаетъ имъть ръшающее значеніе... Остановимся поэтому на художникахъ, съ чьими работами мы знакомы по другимъ, болѣе «располагающимъ къ себѣ» выставкамъ. Какъ обычно, красивы въ декоративномъ смыслъ холсты Бріяншона и Легеля, не лишены живописныхъ качествъ вещи Айдена, Ла Мольта, Удо и Лупъ. На работахъ Фріеза и Лота останавливаться не стоить, хотя въ салонъ они занимаютъ почетное мъсто.

Среди русскихъ участниковъ салона (въ этомъ году ихъ не мало) особаго вниманія, заслуживаютъ прелестныя, очень изысканныя во всъхъ отношеніяхъ работы Пуни. Какъ всегда, хорошъ Терешковичъ. Пикельный выставилъ въ этомъ году отличные холсты (большая компосиція и въ высшей степени нѣж ный по цвѣту женскій портретъ). Отмътимъ также работы Добринскаго, Лю обича, Найдича и Грима.



Несмотря на то, что совътскіе художники «отръзаны отъ Европы», выставленные въ галлереъ Билье акварели и рисунки свидътельствуютъ о явной зависимости большинства выставляющихъ отъ послъднихъ, върнъе предпослъднихъ парижскихъ «въяній»... Разумъется, это лучше индустріальнаго кубизма, которымъ щеголяли московскіе живописцы нъсколько лътъ тому назадъ, претендуя на монументальность и «большой стиль». Акварели Бруни, Гончарова и Кузьмина лишены какихъ бы то ни было классовыхъ тенденцій, онъ просто очень милы и пріятны.

Судить объ общемъ состояніи «совътскаго» искусства по этой выставкъ не приходится. Всъ выставленныя въ галлереъ Билье вещи, несмотря на несомнънныя способности нъкоторыхъ авторовъ, слишкомъ ужъ незначительны...



Сосъдство выставки Утрилло (въ галлереъ Марселя Бернгейма) очень невыгодно совътскимъ художникамъ. Тутъ ужъ въ самомъ дълъ каждый холстъ полонъ значительности и благородства. Прошлогодняя выставка Утрилло была

полнъе и больше нынъшней, но под боръ вещей на этотъ разъ болѣе удаченъ. Вещи Утрилло мы видимъ часто. Это одинъ изъ тъхъ немногихъ художниковъ, которыми нельзя не восхищаться, хотя его бълыя улицы и сърыя церкви мало чъмъ отличаются одна отъ другой. Утрилло пожалуй самый искренній французскій художникъ, и поэтому, можетъ быть, независимо отъ степени удачи той или другой вещи, ими любуешься всегда. Исключительно хороши: дорога съ бълымъ заборомъ и больщой черный пейзажъ (юношескія вещи), — въ нихъ, кромъ обычныхъ Утрилловскихъ ка чествъ, есть еще особое таинственное очарованіе первыхъ угалываній тѣхъ живописныхъ знаковъ, которыми художникъ говоритъ о себъ...



Вещи Пуни, столь выголно выдълявщіяся въ салонъ Тюльери, мы видимъ теперь въ галлерев Кастень, гдв лишній разъ убъждаешься въ тъхъ несомнънныхъ достоинствахъ, которыми отличаются работы этого художника. Въ смыслъ цвъта и своеобразной живописной чувствительности Пуни — явленіе совершенно исключительное. Живописный путь, продъданный мастеромъ (футуризмъ и кубизмъ), привелъ его къ той благородной простотъ, которую можно считать блестящимъ завершеніемъ продъланныхъ опытовъ. На этотъ разъ это уже не опытъ, а достиженіе. Вещи Пуни поражають деликатностью колорита и всегда неожиданнымъ, несмотря на отсутствіе нарочитости, композиціоннымъ построеніемъ каждаго холста.

Г. Бабзе.

Рукописи и рисунки А. Ремизова.

Ремизовъ мечталъ сдълаться учителемъ чистописанія. По нынъшнимъ временамъ это не высокое званіе. Въ старину «доброписцы» были въ большомъ почетъ, а теперь учитель чистописанія приравнивается къ учителю пънія и гимнастики: они не числятся въ педагогическомъ совътъ, и на учительскія засъданія ихъ не приглашаютъ. Своимъ учителемъ Ремизовъ считаетъ учителя чистописанія Московской 4-ой гимназіи Александра Родіоновича Артемьева, впослъдствіи артиста М. Х. Т. Артема.

Не копированіе прописей и образцовъ древней скорописи, а самая росчеркная и завитная природа буквъ вдохновляетъ каллиграфа. И всъ иллюстраціи къ рукописнымъ книгамъ — рисунки А. Ремизова отъ его каллиграфіи.

Ремизовъ началъ съ усиковъ и завитковъ, которые довелъ до завитущихъ — однимъ махомъ безъ перерыва. Загиругляющіеся или расщепляющіеся завитки принимали самыя разнообразныя формы, и легко было найти не только форму какой-нибудь морды, мурла,рожи, рыла и хари, про хвостъ и «мелочи» и говорить нечего, но и самыя замысловатыя китайскія постройки. То, что называется «литературой» — преднамъренности — въ этихъ рукописныхъ рисункахъ никакъ не могло быть: все для себя и изъ себя.

Другіе учителя чистописанія: Иванъ Евсеевичь Евсеевъ и Иванъ Алексъевичь Ивановъ, оба изъ Строгановскаго училища, очаровались Ремизовскими загитушками, да не очень. Иванъ Евсеевичъ еще ничего, допускалъ кое-какія «безобразія», но Иванъ Алексъевичъ прямо заявилъ, что онъ «эти усы обломаетъ». Иванъ Алексъевичъ — большой

знатокъ въ письмъ, «ученый каллиграфъ» — писалъ, какъ рисовалъ: и линія у него выходила прямая и тонкая, а строчку велъ ровную — «абсолютный глазъ». Онъ какъ-то прищуривался и нацъливался — хромой — когда, вспомянувъ старину, — всъ прописи на память зналъ — выводилъ, точно клалъ, на черной доскъ бълымъ:

Америка очень богата серебромъ Ремизову ничего не оставалось, какъ уступить и разстаться со своими «хвостами» — за годы онъ научился писать

«каллиграфически» — четко, ясно, бисеромъ, но учителемъ чистописанія онъ не сдѣлался, да видно и никогда не будетъ. Природа взяла свое, а ремизовская природа непокорная и своевольная тянуло расшвыривать перо по листу въ игрѣ — какъ Богъ на душу положитъ, т. е. къ самому настоящему искусству, природа котораго безъ «почему», а «само по себѣ», «такъ» — «потому что», какъ говорятъ дѣти.

Въ Россіи не мало находится рукописныхъ книгъ, альбомовъ, листовъ, гра-

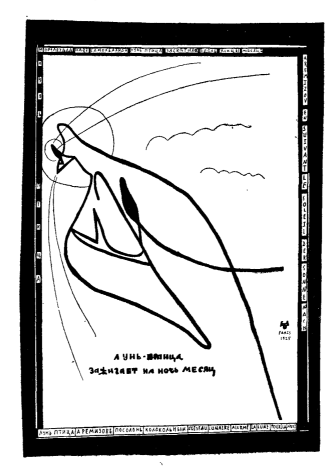


мотъ и свитковъ А. Ремизова. Въ одномъ изъ Московскихъ государтвенныхъ музеевъ хранится рукописная книга Ремизова: «Гоносіева повъсть», относящаяся къ годамъ послъ революціи 1905 года. Эта паутинная, мелко расшитая буквами, книга — начало рукописныхъ работъ Ремизова.

На рукописно-рисовальныя упражненія Ремизова обратили вниманіе Петербургскіе художники: А. Н. Бенуа, К. А. Сомовъ, Л. С. Бакстъ, М. В. Добужинскій, И. Я. Билибинъ, С. В. Чехонинъ, Б. П. Кустодіевъ, А. Я. Головинъ.

Впервые Ремизовъ выставилъ свои рукописные завитки въ «Треугольникѣ» у Бурлюковъ, а первые рисунки появились въ сборникѣ «Стрѣлецъ», у А. Э. Беленсова, автора «Голубыхъ панталонъ».

Въ революцію изъ молодыхъ художниковъ очень внимательно отнесся Левъ Брули и Ю. П. Анненковъ.



Дъятельное отношеніе Ремизовъ встрътилъ въ Берлинъ, познакомившись съ Иваномъ Альбертовичемъ Пуни и Николаемъ Васильевичемъ Заръцкимъ. Черезъ Пуни Ремизовскій рисунокъ появился въ Das Kunstblatt. August-Heft. 1925. Berlin, а черезъ Заръцкаго рисунки и грамота воспроизведены въ «Gebrauchsgraphik», Iuni 1928. Berlin и въ die Litterarische Welt. № 19. 1926. Berlin.

Въ 1927 г., въ Берлинъ, въ «Штурмъ» у Вальдена состоялась выставка рисунковъ Ремизова. Въ 1923 г. въ Парижъ на выставкъ «Чиселъ», организованной Н. А. Оцупомъ — «рисунки французскихъ и русскихъ писателей», были рисунки и Ремизова. Въ сентябръ этого года въ Прагъ на выставкъ писателей, организуемой Н. В. Заръцкимъ, будутъ показаны до 1000 рисунковъ и отдъльные альбомы Ремизова: «Сны Тургенева», «Видънія Гоголя», «Изъ Лостоевскаго». «Изъ Лъскова», «Изъ Писемскаго», «Бѣсноватая Соломонія», «Взвихренная Русь», «Посолонь», и портреты современниковъ - писателей, художниковъ и музыкантовъ: Paris est en nos mains.

Въ періодъ 1919-1920, когда писатели за невозможностью издать свои книги, сами стали переписывать ихъ и иллюстрировать, кто какъ могъ и умълъ, Ремизовымъ выпущены были нъсколько книгъ, изъ которыхъ книжными любителями были отмъчены по сложности письма и краскамъ «золотая» — «Илья Громовникъ» и «волшебная» — гадальныя карты Сведенборга. И теперь въ Парижъ — пришла пора и на Парижъ — съ конца 1932 г. по май 1933 Ремизовымъ сдъланы 45 альбомовъ, заключающихъ въ себъ 80 рисунковъ и 285 страницъ текста.

Какъ ни зайдещь вечеркомъ на огочекъ, сидитъ Ремизовъ, пишетъ — и

пишетъ съ удовольствіемъ: разводы перомъ разводить — дѣло увлекательное, только проку мало: товаръ на любителя — и кому это нужно, да и понять ничего нельзя. Помню изъ Петербургской жизни 1919-1920 г. товарищъ Лошкомоевъ изъ Петрокоммуны на керосиновыхъ прошеніяхъ Ремизова ставилъ резолюцію и всегда «выдать» — и исключительно за почеркъ. Да, попадаются любители, да рѣдко.

## Василій Куковниковъ.

4-ая выставка иконъ.

Неподвижность, окаментніе.

Не божество, въчно мъняюще ся, бодрственное, совершенствующееся въ своемъ несоизмъримомъ величіи и ростъ, а засушенный цвътъ.

(Думаю, что теперь мы знаемъ больше, о стоящихъ надъ нами высшихъ, безплотныхъ существахъ, нашихъ руководителяхъ).

Прекрасные образцы, когда-то болье отвъчавшей духовнымъ потребностямъ момента, лучшей эпохи русской живониси — остались бы для меня: музейнымъ радованіемъ, любованіемъ, учебой. если бы на выставкъ не было иконъ, писанныхъ г-жей Ю. Рейтлингеръ.

Она творчески дъйственна, любитъ свое искусство не ради политики и че по схимнически (не какъ способъ уйти отъ жизни и подчиниться уставу), а — видитъ, живетъ внутри окружающей ее, созидающей жизни, и знаетъ, любитъ, и стремится претворитъ, ввести въ кругъ своихъ живописныхъ интересовъ теперешнюю, самую новую живописъ.

Г-жа Ю. Р. — находится въ ростъ, въ прибыли.

Тотъ фактъ, что, очевидно съ обоюднаго согласія пастырей и паствы, ей поручили росписать одну изъ подпарижскихъ церквей, говоритъ о происходящемъ, въ лонъ русскаго православія — глубокомъ, м. б. коренномъ пересмотръ, приближеніи къ понятіямъ и запросамъ нашего времени.

Большія композиціонныя работы художницы — вещи значительныя.

Сергый Шаршунг.

## Извый балет Лифаря.

Въ «Юности», новомъ балетъ Сергъя Лифаря, далеко не все одинаково удачно. Прежде всего — музыка. Особая и сложная тема - какія музыкальныя вещи могутъ «нести» хореографію. Недавно мы видъли, какъ трудно было Лифарю поставить «На берегахъ Борисфена». Музыка Прокофьева не достаточно «питала» пластическую идею. готорую Лифарь все таки сумълъ съ этой музыкой связать. Въ «Юности» музыка Феру оказалась еще менъе благоларной. Нужно удивляться, что Лифарю все таки и вопреки музыкальному тексту удалось и здѣсь себя, какъ хореографа, выразить.

Декораціи Годебскаго имѣютъ хоть то достоинство, что Лифарю они не мѣшаютъ. Костюмы пріятны — не больше. Ничѣмъ не заполненныя пространства хороши, какъ всякій просторъ и потому, что подходятъ къ сюжету Занавѣсъ-декорація (въ первой картинѣ) гр.ятно и чуть-чуть банально изображаютъ морской пейзажъ.

На этомъ фонѣ, и безъ особой — къ счастью — внутренней связи съ музыкой, Лифарь сумѣлъ все же дать впечаглѣніе игръ на пляжѣ.

Изъ танцоровъ выдълимъ Перетти и Лорсіа. Но скажемъ сразу: все это не выходило бы изъ рамокъ средней балетной удачи, если бы на сценъ зритель не видълъ самого Лифаря. Говорятъ, не русскимъ танцорамъ всегда не хватаетъ чего-то. Можетъ быть. Не стоитъ скромничать. Слишкомъ много въ искусствъ областей, гдъ русскіе сами не могутъ не признать превосходства европейцевъ. Въ балетъ никто не станеть оспаривать обратное. Среди французовъ, итальянцевъ, нъмцевъ есть тонкіе и очень искусные мастера, но пока еще не было среди нихъ Павловой или Нижинскаго. Съ нѣкоотрыхъ поръ тоже мало по малу начинаютъ говорить и о Лифаръ.

Въ «Юности» онъ одинъ излучаетъ что-то, безъ чего отличные танцы другихъ исполнителей были бы блѣдноваты, скажемъ даже — чуть-чуть скучны. Послѣднія выступленія Лифаря подчеркиваютъ разницу между танцовщиномъ «Божьей милостью» и просто дарсвитыми мастерами балетнаго ремесла.

H. 0.

# Балеты Монте-Карло.

Энергіей и организаторскими талантами В. Г. Базиля въ сотрудничествъ съ Рене Блюмомъ, видной фигурой въ артистическихъ и литературныхъ кругахъ Парижа, — создано очень цънное и русское не только по составу главныхъ дъятелей и артистовъ, но и по духу и стилю — балетное начинаніе.

В. Г. Базиль пробоваль въ свое время создать русскую оперу за границей, но убъдившись, что необходимыхъ для этого силъ недостаточно, обратился къ балету.

Подросшая въ многочисленныхъ балетныхъ студіяхъ молодежь оказалась очень даровитой и въ постановкахъ Мясина и Баланчина пріятно удивила уже въ прошломъ сезонъ взыскательный Парижъ. Въ этомъ сезонъ ими создано нъсколько новыхъ постановокъ, уже показанныхъ съ большимъ успъхомъ въ Монте-Карло и въ Испаніи.

Это, прежде всего — Beach, балетъ Рене Кердика на музыку Жана Франсэ въ декораціяхъ Рауля Дюфи.

Въ этомъ балетъ, постановка которато принадлежитъ Мясину, — лъто, ритмъ, свътъ. Удачна его же «Хореографическая симфонія» на музыку Чайковскаго.

«Presages» — относится къ постановкамъ, пытающимся внушить и внушающимъ особое философски-лирическое настроеніе. Отмѣтимъ еще «Прекрасный синій Дунай» на музыку Штрауса, въ оркестровкѣ Детормьера, и «Бѣдность не порокъ» на музыку Маркевича.

Въ танцахъ выдъляются Ирина Баранова, у которой много данныхъ стать большой артисткой, Татьяна Рябушинскгя, уже заставившая говорить о себъ въ связи съ прошлогоднимъ выступленіемъ въ «Дѣтскихъ играхъ», Тараканова. Затъмъ уже извъстные Войцехотскій, Лишинъ и нъсколько новыхъ танцоровъ, изъ которыхъ одинъ-два будутъ пріятнымъ «открытіемъ» для цѣнителей балета.

# Кристаллы новой архитектуры.

Совсѣмъ недавно стиль модернъ въ архитектурѣ былъ прихотью изощреннаго ума — сейчасъ онъ уже знаменье времени. Въ Америкѣ онъ характера не

наноснаго, а органическаго — результать погони страны за матеріальнымъ успѣхомъ. Здѣсь матеріализму было легче воплотиться, чѣмъ въ отягощенной историческимъ прошлымъ Европѣ — развитіе американскаго искусства — въ частности изобразительнаго — относится ко времени, когда религія, потерявъ свое потустороннее значеніе, стала примѣняться къ земнымъ формамъ жизни. Участь новаго генія — оставаться съ лѣйствительностью.

Въ зданіяхъ Century of Progress (Всемірной выставки въ Чикаго 1933 г.) новый архитектурный стиль достигаетъ большой выразительности и красоты.

Въ строго-геометрическомъ рисункѣ зданія Travel and Transportation выражено стремленіе къ движенію. Впервые куполъ не лежить, а виситъ.

Зданіе Electrical Group — воплощеніе молчанія — въ гладкихъ плоскостяхъ, въ скрытно выръзанныхъ дверяхъ, въ композиціи низкихъ стънъ. Два квадратныхъ барельефа, соединяющіе разныя высоты стънъ — выражаютъ одинъ «энергію», другой — «свътъ».

The tower of water — вышиной съ небоскребъ. Вода, струящаяся по стеклянной, бетонной поверхности стънъ, изображена не подражательно, а абстрактно — матеріалъ (стекло и бетонъ) является здъсь одновременно и эстетическимъ медіумомъ.

Массивный и замкнутый Hall of science — почти крѣпость. Исполинскіе бастіоны, сравнительно низкія, коренастыя двери, монотонный и четкій орнаменть внутреннихъ стѣнъ двора. Надъстѣнами башня, превращающаяся ночью въ струи свѣта.

Вся выставка Century of Progress — силуэтъ вертикальнаго города новой эры

 красивый въ простотъ и сдержанности своихъ выраженій.

Александра Мазурова.

Статья Г. Ландау о Достовскомъ.

Отклики на эту статью, помѣщенную гъ шестомъ сборникѣ «Чиселъ», мы уже отмѣчали. Ей было посвящено нѣсколько собраній въ разныхъ городахъ. Недавно «Литературная газета», издающаяся на польскомъ и французскомъ языкахъ въ Варшавѣ, въ свою очередь отозвалась на эту статью. «Литературная газета» отмѣчаетъ неожиданнсе совпаденіе въ критикѣ Достоевскаго между Ландау и совѣтскими авторами. До чего при этомъ различны исходныя положенія той и другой критики, «литературная газета», къ сожалѣнію, не достаточно подчеркиваетъ.

## Переводъ стиховъ Э. Лешеграда.

Въ Прагѣ вышелъ, въ переводѣ К. К. Висковатаго, сборникъ стиховъ чешскаго поэта Эммануэля Лешеграда — «Человѣкъ и Земля» (Прага, 1933, 39 стр.). Къ книжкѣ присоединено краткое предисловіе Е. Юрчиновой, характеризующей чешскаго лирика, какъ ученика «великихъ французскихъ мастеровъ Baudelaire'а и Mallarmé. Отмѣтимъ, что это первый переводъ на русскій языкъ произведеній Э. Лешеграда, поэта, начавшаго писать еще въ девяностые годы.

A.

Въ № 3 новаго французскаго журнала «Нірростаte» (11, rue de Cluny, V) будетъ напечатано изслъдованіе А. Ремизова «Тридцать сновъ Тургенева» въ переволъ Мадамъ Фельдманъ-Пэрно и Ж. Шюзевиля, и будутъ воспроизведены рисунки Ремизова — иллюстраціи къ этимъ снамъ. Оригиналы съ рукогиснымъ французскимъ текстомъ по гвятся, какъ книга — единственый эксемпляръ.

\*

15 сентября въ Прагъ открывается выставка рисунковъ русскихъ и чешскихъ писателей. организованная художникомъ. Н. В. Заръцкимъ. Въ организаціи выставки приняли участіе и чешученые: Милославъ Навотный, библіотекарь и хранитель автографовъ Народнаго музея въ Прагъ, и Іозефъ Вольфъ, деканъ библіотеки народнаго музея и предсъдатель Общества чешскихъ библіофилсвъ въ Прагъ. Изъ русскихъ будутъ представлены рисунки 29 писателей. Изъ современныхъ: Андрей Бълый, Оцупъ, Ремизовъ, Очере-Соколовъ-Микитовъ и А. Толстой. Кромъ рисунковъ — фотографіи Кобякова: Feuermaennchen струкцій Очередина: «какъ я на любительскомъ спектаклв въ Парижв въ «Грозъ» изображалъ громъ и молнію». Послѣ Праги выставка будетъ перенессна въ Моравскую Тржебову въ русскую гимназію, гдф учитель латинскаго языка В. В. Перемиловскій будеть давать объясненія, какъ по русски, такъ и по-чешски: біографія и библіографія писателя и его значене, какъ въ отечественной, такъ и міровой литературъ. -рисунки Пушкина, Гоголя, Толстого, Достревскаго.

# По литературным в собраніямь.

Въ истекшемъ сезонъ отмъчалось нъкоторое замираніе литературныхъ кружковъ: «Перекрестка», «Кочевья». «Объединенія поэтовъ и писателей». Пожалуй одна только «Зеленая лампа» продолжала свою прежнюю д'вятельность. Тѣмъ не менъе было не мало литературныхъ собраній, изъ которыхъ упомянемъ о наиболье значительныхъ.

19 января состоялось собесъдованіе, посвященное докладу В. Варшавскаго «Другая сторона христіанства». Докладчикъ обстоятельно изложилъ сущность взглядовъ Бергсона на современное состояніе челов'вчества,приведшее къ тому. что человъкъ вооруженный машиной, но внъ религіи-оказался со слабой душой. Между теломъ и душой оказалась пустота. По Бергсону, механика призываетъ мистику. Мистическимъ центромъ, одухотворяющихъ царство машины, является человъческая мысль, которая до созданія идеальной демократіи все болѣе и болъе будетъ регламентировать инду стрію.

Пренія по этому докладу заняли два вечера. Изъ оппонентовъ отмътимъ Л. Кельберина, указавшаго на первопричину возникновенія религіи — проблема смерти, страхъ передъ которой побъждается радостью жизни. «L'univers est une machine à créer des Dieux». Боранецкій говорилъ о томъ, что современная эпоха знаетъ два лагеря: духовной реакціи -христанство и духовной революціи ---Бергсонъ. Ю. Терапіано отмѣтилъ важность существованія и созиданія духовныхъ очаговъ - единенія нравственно совершенныхъ людей. Д. С. Мережков скій охарактеризовалъ книгу Бергсона, какъ чрезвычайно талантливую и полную глубочайшей интуиціи. Бергсоновскую апологію христіанства онъ сопоставилъ съ послѣдними настроеніями Андрэ Жида и тономъ комментаріевъ Г. Адамо -

16 февраля состоялся вечеръ, посвя -

щенный «Современным» Запискам» и «Числам». Во вступительном» словѣ Ю. Мандельштамъ попытался дать объективную характеристику обоихъ журналовъ. Въ преніяхъ приняла участіе З. Н. Гиппіусъ, опредѣлившая отношеніе между «С. З.» и «Ч.», какъ старшаго поколѣнія къ среднему, и отмѣтившая то раздѣленіе вкусовъ, какое установилось между обоими журналами: у «Ч.» влеченіе къ эстетикѣ, а у «С. З.» — къ общимъ вопросамъ. Отрицательной чертой того и другого журналовъ З. Н. признала ихъ несовременность.

Противоположный взглядъ высказала Л. Д. Червинская, отмътившая, что «Числа» представлятъ собою нъкоторое внутреннее единство и что поэтому каждая книга «Чиселъ» — нъкоторымъ образомъ, явленіе. «Числа» отвъчаютъ тому, что думали до ихъ выхода, тогда какъ въ «Совр. Зап.» каждое произведеніе какъ бы возвращается къ автору и по прочтеніи журнала отъ него самого остается пустота. «Числа», по мнънію Л. Д. Червинской, въ высшей степени современны. Они ничего не объщали, но вызвали къ жизни и оформили то, что уже существовало въ скрытомъ видъ.

Выступавшій затѣмъ Ю. Терапіано напомнилъ, что и до «Чиселъ» существовали журналы, дававшіе мѣсто моло дымъ писателямъ, какъ «Воля Россіи», «Звено», «Дни», «Новый Домъ» и «Новый Корабль» хотя ихъ и нельзя признать равноцѣнными «Числамъ».

М. Слонимъ опредѣлилъ «Совр. Зап.» какъ «хранителей завѣтовъ», отсюда и разница между «С. З.» и «Ч.» — въ духѣ журналовъ. «С. З.» — застыли, а «Числа» наоборотъ находятся въ процессѣ исканій. Л. Кельберинъ заявилъ, что въ «Совр. Зап.» «сидятъ мертвецы». Г. Адамовичъ обратилъ вниманіе на жа-

лобу читателей, не находящихъ отвѣтовъ на свои запросы. В. Варшавскій сказалъ, что «Современныя Записки» всегда «ставятъ навѣрняка», тогда какъ «Числа» идутъ на рискъ. «Числа» упрекаютъ въ томъ, что они проникнуты чувствомъ отчаянья. Но это ихъ судьба. Отчаянье вытекаетъ изъ отсутствія почвы, соціальной связи. Отсюда исканіе внутренней опоры, что характерно для всѣхъ авторовъ «Чиселъ». Варшавскій считаетъ заслугой «Чиселъ» интересъ ихъ къ «личному», въ противовѣсъ литературѣ СССР съ ея соціальнымъ заказомъ.

Чрезвычайно бурно прошелъ вечеръ объ «Андрэ Жидѣ и СССР». Послѣ вступительнаго слова Г. Адамовича, пытавшагося уяснить психологическія причи ны эволюціи Андрэ Жида, Д. С. Мережковскій краснор вчиво охарактеризоваль совътскій строй, какъ неслыханное рабство, уничтожающее и умерщвляющее не только тело, но и духъ. После выступленій А. Ламанской и Г. Федотова слово было дано Вайяну-Кутюрье, высту пившему съ крикливой апологіей совътскаго строя и коммунизма. Вайяну-Кутюрье чрезвычайно убъдительно возразилъ М. Слонимъ, подчеркнувшій, что онъ говоритъ отъ лица соц. революціонеровъ и критикуетъ утвержденія Вайяна-Кутюрье не справа, а слѣва и, перефразировавъ слова самого А. Жида, заявиль, что «коммунизмъ есть плохо играемая пьеса».

Ръчь Слонима вызвала шумное одобреніе большинства и не менъе шумные протесты многочисленныхъ коммунистовъ, присутствовавшихъ въ залъ.

Послѣ вторичнаго, демагогическаго выступленія В.-Кутюрье, Н. Оцупъ закончилъ пренія, вновь ихъ переведя въ область литературно - психологическую.

Съ большимъ успѣхомъ прошелъ «Вечеръ поэзіи», устроенный «Числами». Участники — поэты — въ первомъ отдѣленіи отвѣчали на вопросъ: «Почему я пишу стихи», а во второмъ — ихъчитали.

Первою выступала З. Н. Гиппіусъ, сказавшая, что она не знаетъ, почему пишетъ стихи и что она, можно сказать, вовсе ихъ не пишетъ. Причина неписанія — лѣность и невыносимость того диссонанса, который возникаетъ изъ за разстоянія между написаннымъ и задуманнымъ.

Во всякомъ стихотвореніи, по мнѣнію Г. Адамовича, есть строчки данныя, есть два-три слова въ которыхъ все существо стихотворенія и которыя обрастають другими словами и образами. Въ зрѣломъ возрастѣ перестаешь писать стихи, ибо задаешь себѣ вопросъ, не «почему я пишу стихи», а «зачѣмъ я пишу стихи». Требованія становятся строже. Хочется магическаго искусства, а это все труднѣе, ибо человѣкъ отходитъ отъ первоначальнаго истока поэзіи. Все же лучшіе стихи поэтовъ — поздніе.

Отвътъ М. Цвътаевой былъ данъ въ убъдительномъ и краткомъ стихотвореніи о непосредственности вдохновенія.

По словамъ Н. Оцупа, каждое время протекаетъ подъ какой то своей звъздой. Звъзда, подъ которой шла поэзія Россіи въ послъднее время, была Бло ковская. Блокъ послъднее выраженіе предреволюціонной Россіи и онъ сгоръль въ ея огнъ. А современные поэты поди, уцълъвшіе послъ историческаго пожара.

Затѣмъ читали свои стихи: Ю. Терапіано, А. Ладинскій, Л. Червинская, Д. Кнутъ, Н. Оцупъ, Б. Поплавскій, К. Бальмонтъ, З. Гиппіусъ, Д. Мережковскій, М. Цвѣтаева. Недавно состоялся вечеръ стиховъ А. Ладинскаго. Вступительное слово произнесъ Г. Аламовичъ.

Поэзіи посвящены были и два вечера Марины Цвѣтаевой. Одинъ — юноше - скимъ ея стихотвореніямъ, на другомъ Марина Цвѣтаева прочла докладъ о Пастернакѣ и Маяковскомъ.

В. Ходасевичемъ были сдѣланы два доклада: «О Пушкинѣ» и о «Литературѣ въ эмиграціи»\*). Въ первомъ В. Ходасевичъ прочелъ отрывокъ изъ своей новой книги — художественной біографіи Пушкина, во второмъ сдѣлалъ общій обзоръ эмигрантской литературы и ея печальнаго положенія. Эмигрантская литература по мнѣнію Ходасевича, обречена на гибель ибо не встрѣчаетъ поддержки читателей.

Слѣдуетъ упомянуть еще о докладѣ Боранецкаго «Человѣкъ и машина» и о докладѣ А. Алферова «Эмигрантскія будни», также устроеннымъ «Зеленой лампой».

Эмигрантскія будни. (Докладъ, прочитанный въ «Зеленой Лампъ»).

1.

Мы видимъ и не вооруженнымъ глазомъ, какъ мѣняются мнѣнія, какъ иллюзорны общественныя и соціальныя положенія въ эмиграціи. Мы живемъ на зыбкой почвѣ, и думается, что естественнѣй и честнѣе подойти къ эмигранту, сорвавъ предварительно съ него всю эту шелуху, и взглянуть на него просто, какъ на человѣка, т. е. — на то

главное и незыблемое въ немъ, что служитъ источникомъ его настроеній и міросозерцанія.

Самого себя я нисколько не выдъляю изъ многоликой эмигрантской массы. Я жилъ и живу ея жизнью и принимаю ее безъ стыла, какъ нѣчто совершенно неотъемлемое отъ меня - плоть отъ плоти моей. И если рождается во мнъ иногда протестъ противъ происходящаго, противъ самого себя, то такъ же свойствененъ онъ и лушъ любого эмигранта. Нъсколько обособляетъ насъ возрастъ. Наше поколъніе, пройдя наравнъ съ другими черезъ всю грязь и весь героизмъ гражданской войны, паденія и униженія послѣднихъ лѣтъ -- не можетъ утъшить себя даже прошлымъ: у насъ н ѣ т ъ прошлаго. Наши лътскіе годы, годы отрочества протекли въ смятеніи, недоумъніи, ожиданіи; воспоминанія о нихъ смутны, на фонъ войны и революціи. Мы не знали радости независимаго положенія, къ намъ не успъли пристать никакіе ярлыки ни общественные, ни политическіе, ни моралные. Намъ не отъ чего отвыкать, не въ чемъ и упрекать себя — но жить намъ отъ этого не легче, развѣ - посвободнъе. И тъмъ не менъе связаны мы со встми кртико, неразрывно — горемъ общимъ, общей участью и, главное — общимъ нашимъ русскимъ гръхомъ.

\* \*

Послѣ россійской катастрофы иностранные пароходы разбросали всѣхъ насъ, какъ ненужный хламъ, по чужимъ берегамъ голодными, внѣшне обезличенными военной формой, опустошенными духовно. Но Западъ, еще не измѣнивщій стариннымъ традиціямъ, принялъ насъ вѣжливо, какъ принимаетъ

<sup>\*)</sup> Вечеръ «Перекрестка» 22 апрѣля 1933 г.

гостепріимный хозяинъ незванныхъ гостей, ему было тогда не до насъ, и онъ поспъшилъ насъ предоставить самимъ себъ. Отчаяніе, или почти отчаяніе вотъ основа нашего тоглашняго состоянія. Наши взоры были обращены не впередъ, а назадъ, и только съ Россіей связаны были у насъ еще кой-какія догорающія надежды. Мы видъли сны о войнъ, о пыткахъ, о нашихъ женахъ, дътяхъ и матеряхъ, разстръливаемыхъ въ застънкахъ, о родномъ домъ, - и просыпались въ животной радости освобожденія. Мы мечтали о томъ, какъ рыцарями, «безъ страха и упрека», освободителями, просвъщенными европейскимъ опытомъ, мы предстанемъ передъ своимъ народомъ и укажемъ ему его пути. Шли годы... Тускиъли и прівдались надежды; утомляли противоръчивыя въста; жизнь размънивалась по мелочамъ, подтачивалась и разъфдалась ими. Таялъ образъ Россіи. Ея ноболъзненный ликъ вый, тревожный, не сулилъ успокоенія. Старая Россія стала сномъ, а сны о ней перестали намъ сниться. Рыцари — въстники радости превратились въ рыцарей печальнаго образа.

\*\*

Существуетъ распространенное мивніе, что русскіе эмигранты способны болѣе, чѣмъ кто-либо, примѣняться къ существующимъ условіямъ — вростать корнями въ чужую жизнь. Откуда такое миѣніе? — Для этого недостаточно овладѣть языкомъ, жениться на француженкѣ, надѣть шофферскій балахонъ, или стать профессоромъ мѣстнаго университета! — Счптая себя въ душѣ «униженными и оскорбленными», «втоптанными въ грязь», мы тѣмъ не менѣе-

смертельно боимся запачкаться о другихъ и тщательно оберегаемъ свою самобытность. Мало того, наша давняя. заглохшая было послѣ войны привычка смотръть на европейцевъ сверху внизъ въ новыхъ условіяхъ возродилась и окрѣпла. Теперь мы чувствуемъ свое превосходство надъ ними рашительно во всъхъ областяхъ жизни: на заволахъ, въ шахтахъ, въ конторахъ, мы всегда — «на виду», и если увольняютъ безъ особыхъ перемоній, то непремѣнно въ связи съ какими-нибудь «исключительными обстоятельствами»; въ школахъ наши дъти постоянно - «на первомъ мѣстѣ»; семейный укладъ нашъ неизмъримо человъчнъе: а что касается искусства, литературы, то тутъ и говорить не приходится. Мы сами отръзали для себя путь отступленія въ Европу и, живя въ ней, чувствуемъ теперь себя дальше отъ нея, чъмъ двадцать лътъ тому назадъ. Два фактора сыграли роль въ установленіи теперешняго отношенія эмиграціи къ Западу. Первое, это — вынужденное общеніе съ людьми болѣе низкаго культурнаго уровня, что, естественно, привело насъ къ невърнымъ обобщеніямъ и чрезмърному вниманію къ собственнымъ достоинствамъ. Второе — наше зависимое положеніе, которое заставило насъ смотрѣть на окружающихъ какъ на поработителей. Конечно, коечто мы все-таки успъли перенять отъ Запада: нѣкоторыя формы повседневнаго обихода, нъкоторыя новыя заповъди въ искусствъ и наукъ, - но и это новое живетъ въ насъ постороннимъ тѣломъ и вызываетъ постоянное раздраженіе.

Все же существуетъ какое-то «новое положеніе вещей», главнымъ образомъ, ссвобожденность міра отъ скрывавщей

его довоенной мишуры, отъ «возвышающаго обмана», новое право человъка «не закрывать глазъ». Этимъ правомъ русскіе эмигранты не воспользовались — и не потому, что революція ихъ не измънила (революція ничего не мъняла — она лишь слѣдствіс уже происшедшихъ во всъхъ насъ измъненій; революція, это — мы), а потому что непріятіе новаго - опять-таки результатъ нашего подневольнаго, рабскаго существованія на чужбинъ. Въ годы, предшествовавшіе эвакуаціи, мы слишкомъ были погружены въ семейныя распри, чтобы откликнуться на голосъ извнъ, теперь — мы поглощены жалостью къ себъ. Если бы какимъ-нибудь чудесобразомъ мы получили право свободно распоряжаться собою, то первое, что пришло-бы намъ на умъ, - это разрушить до основанія все навязанное намъ за эти годы, какъ иностранцами, такъ и міромъ вообще, и потомъ уже подумать - стоитъ или не стоитъ принимать новое.



Я уже говорилъ о стремленіи эмигрантовъ сохранить свою самобытность, но куда-же намъ приткнуться? Съ Европой намъ не по пути, Россія затерялась гдъ-то въ прошломъ, новыя общечеловъческія въянія насъ не взволновали. Къ несчастью и этотъ путь нашъ изломами: наши утвержденія путанны, мы многое забыли, многаго не довъряемъ себъ, намъ стыдно за себя; мы разучились даже по настоящему желать, въ глубинъ души — намъ все равно. Когда мы смотримъ на себя, то видимъ только свое прошлое и тщетно пытаемся перенести это прошлое въ настоящее и часто не можемъ даже толкомъ опредълить, что наше и что не наше.

Мы совершенно запутались въ лабиринтъ собственныхъ измышленій, но признаться себъ въ этомъ намъ не полъ силу. Въроятно, все это исходитъ изъ боязни потерять последній оплотъ уваженіе къ самимъ себъ. Когда, напримъръ, насъ спрашиваютъ, какъ мы поживаемъ, мы отвъчаемъ не торопясь, бодро и съ достоинствомъ, и въримъ въ свою бодрость, хотя часъ тому назадъ легко могли-бы броситься въ Сену отъ отчаянія, отъ полной своей душевной безпомощности. Мы въримъ въ возвращеніе на родину и ждемъ его со сладкимъ замираніемъ сердца, но родину-то нашу — теперешнюю, именно, теперь показавшую намъ всю свою наготу -- мы почти ненавидимъ, и чтобы скрыть отъ себя это чувство, пользуемся цълымъ рядомъ сложныхъ уловокъ. Мы увъряемъ другъ друга, что «Россіей управляетъ кучка бандитовъ», что отвътственность за все происшелшее лежитъ исключительно на инородцахъ и т. п. Кое-кто, впрочемъ, прямо заявляетъ, что Россіи больше нътъ, и единственно, что осталось отъ нея, это - мы, эмигранты. Время отъ времени появляется у насъ трудный вопросъ: что-же намъ дълать въ будущей Россіи? Въ такія минуты насъ охватываетъ страхъ, и мы уже не хотимъ возвращенія. Мы боимся тамошнихъ новыхъ людей (даже въ фотографіи близкихъ вглядываемся съ недовфріемъ) и часто принимаемъ за новое то, чего прежде не замътили. Какъ мы не любимъ «ихъ» за этотъ свой страхъ, какъ безапелляціонно осуждаемъ! — хотя та подпольная темная сила, которая завладѣла русскими сердцами, кроется и въ насъ. Думается мнъ, было бы достойнъе и правильнъе узнать поглубже этихъ «новыхъ» и въ сущности самыхъ обыка >-

венныхъ людей, а вовсе не людей низшаго порядка, переложить часть ихъ отвътственности за совершенное на себя. Я уже не говорю здъсь о христіанской морали — мы вспоминаемъ о ней только въ выгодныхъ для насъ случаяхъ — а о самой простой житейской с о в ъ с т и. Унизительно прятаться за будущій объективный «судъ исторіи» мы сами должны и можемъ быть судьями самимъ себъ!

\*\*

Въ борьбъ за существованіе, за самооправданіе, въ политическомъ хаосъ послъднихъ лътъ мы забыли о челов ѣ к ѣ. Какъ-то неловко стало говорить о любви, о совъсти, долгъ, чести то-ли слова обтрепались, зачерствъли, и не поворачивается языкъ ихъ произнести, то-ли мы зачерствѣли и обтрепались, и стыдно намъ передъ этими словами. На смѣну имъ не явилось ничего. Даже Богъ сталъ для насъ лишь поводомъ для мелкихъ споровъ и взаимной вражды; та высокая челов в чность, та отзывчивость душевная, что связывалась прежде съ представленіемъ о върующемъ, замѣняется теперь модной замороженной «духовностью». Тоже и во многомъ другомъ: люди, ненавидящіе своихъ политическихъ противниковъ, къ самой политикъ равнодушны. Всъ они давнымъ-давно знаютъ, что ни одна политическая система не можетъ теперь пользоваться хоть сколько нибудь длительнымъ успъхомъ — мы безсильны учесть безформенныя россійскія настроенія, даже опредълить толкомъ собственныя свои, личныя нужды. То, что, казалось бы, могло приблизить насъ другъ къ другу, открыть намъ подлинную нашу человъческую сущность, какъ напримѣръ, невезможность использованія прежнихъ соціальныхъ или общественныхъ преимуществъ — въ дѣйствительности нисколько не сблизило насъ, не смягчило, а лишь вызвато «мечту о реваншѣ».

Мы не умфемъ и боимся замфчать поллинно-человъческое. Оно мъщаетъ намъ безотвътственно располагать своими настросніями, раздражаеть устойчивостью и неподкупностью. Въдь горазло проше вмѣсто того, чтобы оказать комулибо матеріальную поддержку, послать его искать работу; или убить кого-либо — не какъ человъка, а какъ классоваго грага, какъ противника политического, какъ соперника въ любви и т. д. Гораздо проще счесть себя страдальцами за великое дѣло, тружениками, не покладая рукъ, работающими на грядущее освобожденіе, чъмъ - слабенькими людьми, неудачниками, мирно прозябающими въ ожиданіи манны съ неба. Но какъ тамъ ни поступать. какъ ни судить, а въдь люди то все-же остаются людьми, и гдф-то тамъ, въ глубинъ, за корой приспособленчества и самообмана — бъется-же у нихъ свое живое настоящее сердце. А если это такъ, то должно же оно какъ-нибуль проявиться въ нашихъ поступкахъ? Олнако такія проявленія чрезвычайно ръдки.

По существу намъ очень хочется быть сердечными, мы еще не вполнъ разучились и страдать — ну, если не за другихъ, то хоть за себя — и какимъ то внутреннимъ, тревожнымъ слухомъ еще ощущаемъ свое паденіе. Но трудно намъ подняться надъ собой съ той тяжестью, которую взвалило на насъ изгнаніе. Легче не глядъть на себя, «уходить» въ карты, скачки, цыганщину, пьянство. Иные обращаются къ наукъ.

искусству, религіи, но такихъ немного. Прачась отъ себя все дальше и глубже, мы пріучились жить однимъ лишь уголкомъ души: гдѣ можно забыть — забудемъ, гдѣ можно порадоваться — порадуемся (даже гдѣ и нельзя). Что же касается надоѣвшей европейцамъ широты нашего размаха, то мы стараемся о ней забыть: безъ нея ближе къ счастью, которое мы такъ упорно подстерегаемъ — только счастье-то наше стало — съ наперстокъ. Такъ, можетъ быть, и къ лучшему: наша единственная цѣль — постоянно себя убѣждать, что мы всетаки живемъ и булемъ жить.

И мы будемъ жить — это несомнънно. Наша полная физіологическая жизнь, жизнь забытаго въ провинціальной глуши обывателя, еще не началась. Она начнется лишь послѣ нашей окончательной духовной смерти. Приближенія ея мы уже почти не замѣчаемъ — и это самый страшный признакъ.

2.

Въ своей попыткъ уловить эмигрантскія настроенія, отдълить правду отъ обмана я лишенъ былъ возможности воспользоваться нашей литературой, которая въ иныя времена могла-бы служить неизсякаемымъ источникомъ наблюденій. Нашу литературу слѣдуетъ разсматривать лишь какъ самостоятельное явленіе, ръшительно ничъмъ съ нами не связанное. Стремленіе отдѣльныхъ авторовъ перекинуть мостъ между собою и читателями не встрътило сочувствія — и не потому, что, какъ принято теперь думать, остатокъ располагаемаго нами времени цъликомъ поглощенъ повседневными, насущными мело-

чами, что стоимость книги намъ не по карману, что писатель переросъ читателя, или — наоборотъ — что современная литература по качеству значительно ниже довоенной - все это не такъ: и времени, и ленегъ у насъ вполнъ постаетъ на кафе, синема, на пріемъ и подрузей, на все, что уголно. Причина одна: жизненный опыть каждаго изъ насъ неизмъримо превыщаетъ опытъ довоеннаго человъка, насъ очень трудно удивить, заинтересовать, мы слишкомъ много знаемъ. Испытанія послъднихъ лътъ обнажили наши нервы и позводили намъ живъе воспринимать жизненныя явленія, что прежде считалось привиллегіей лишь дізятелей искусства, т. е., людей съ болѣе утонченнымъ и воспріимчивымъ лушевнымъ строемъ. Мало кто теперь читаетъ съ цълью обогатить свой внутренній опыть: читаютъ или для развлеченія, или чтобы формально хотя бы «не отстать отъ вѣка», или — просто «изъ вѣжливости» (къ послъдней категоріи принадлежить девяносто процентовъ самихъ литераторовъ). Естественно, такое положеніе вещей почти исключаетъ возможность сближенія читателей и писателей; мы присутствуемъ разъ при обостреніи ихъ вражды, которая къ стыду читателей закончится, въроятно, вскоръ полнымъ разгромомъ ихъ противниковъ. Примъчательно, что почвой для распри и взаимнаго непониманія служить не обособленность ихъ, а — наоборотъ — ръдкая въ исторіи общность интересовъ, настроеній и матерьяльныхъ условій жизни. Мы живемъ вѣль олной семьей и такъ налоъли такъ приглядълись къ другъ другу, свойственнымъ всъмъ намъ семейнымъ недостаткамъ, что различить за ними подлинно индивидуальное намъ уже не

подъ силу. Въ особенности достается молодымъ: ихъ переходъ изъ разряда читателей въ писатели сопровождается всегда сперва неловъріемъ, а потомъ враждебнымъ равнодущіемъ. Имъ не прощается ихъ дерзость, они всегда пасынки общества. За то и они не прощають обществу и мстять искреннимъ къ нему пренебреженіемъ. Молодая эмигрантская литература замкнулась въ себъ, не давъ читателямъ ни одного хоть сколько-нибудь пріемлемаго для нихъ произведенія, не успъла она и опредълить свое мъсто въ обще-русской литературъ; единственно, что оправдываетъ ея существованіе, это - постоянное, безпокойное, искреннее стремленіе молодыхъ писателей «найти себя». Что касается старыхъ писателей, то за мъсто свое они спокойны; плохо разбираясь въ своихъ теперешнихъ «семейныхъ» недостаткахъ, они угрюмо молчатъ (или пишутъ «подъ себя). Я отнюдь не призываю писателей жертвовать своимъ личнымъ. настоящ и м ъ для пріобрътенія читательскихъ симпатій — въ этой области никакихъ сдълокъ съ совъстью быть не можетъ, хотя не слъдуетъ и забывать, что тънь воображаемаго читателя постоянно лежитъ между писателями и ихъ творчествомъ и видоизмъняетъ его помимо ихъ воли; не надо также и сентиментальнаго заискиванія и «сниженія». О послѣднемъ, впрочемъ, можно былобы и не упоминать, такъ какъ въ наши дни не ръдко вынужденъ бываетъ снижаться читатель до писателя. — Почему бы писателямъ не попытаться просто полюбить читателя. Только это чувство можетъ положить начало взаимному пониманію и интересу другъ къ другу.

Возлагая отвътственность за тепереш-

ній «литературный кризисъ» преимущественно на писателей, я этимъ, конечно, нисколько не хочу избавить отъ нея и читателей: отвътственность опредъляется по степени культурныхъ возможности, но именно въ силу этого съ писателя и требуется больше. Къ тому-же, одно изъ главныхъ свойствъ эмиграціи — способность прибъгать къ самообману, какъ къ средству предохраненія себя отъ возможныхъ разочарованій — относится въ большей мѣрѣ все-же къ читателямъ, нежели къ писателямъ. Читатель болѣе связанъ прошлымъ, бытовымъ, семейнымъ, болѣе инертенъ, ему легче обмануть себя, и разорвать его путы можетъ лишь живое, гуманное слово извить.

Въ ожиданіи-же этого слова потребность въ чтеніи книгъ превращается мало-по-малу изъ явленія психическаго въ явленіе физіологическое. Роль книги сводится теперь главнымъ образомъ къ тому, чтобы произвести нъкоторую встряску въ организмъ, причемъ и тутъ эмигрантская изобрѣтательность находитъ почву для самообольщенія. Расхьаливаются обыкновенно книги не читаемыя и лаже не прочитанныя, читаются же книги (обычно, каго содержанія), признаваемыя совершенно непріемлемыми и осуждаемыя За послъдніе годы двъ безжалостно. книги иностранныхъ авторовъ подверглись особому нападенію со стороны читателей и, конечно, читались и покупались нарасхватъ, это — «Любовникъ леди Четерлей» и «На западномъ фронтъ безъ перемънъ». Само собой разумѣется, легкость ихъ весьма относительна; тъмъ не менъе, объ эти книги полезную встряску органѣкоторую низма произвели и могутъ служить яркимъ примфромъ литературы читаемой.

но не принимаемой. Въ концъ-концовъ, допустимо, что даже и такая литература современемъ могла - бы стать для читателя какъ-бы переходной ступенью къ чему-то болъе высокому и художественному. Но опять-таки — нътъ въ нашихъ писателяхъ основного, хоть и затушеваннаго, качества названныхъ авторовъ: ихъ способности къ выраженію своей силы душевной и боли за другихъ.

Повторяю — только въ томъ случаъ, если писатели стали-бы разсматривать читателей не какъ толпу, а какъ л юдей, достойныхъ вниманія и уваженія — возстановилось бы потерянное равновъсіе отношеній.

\*\*

Но все это только «если бы»... — возможности у насъ уже всъ исчерпаны, наша дъйствительность — пуста. Конечно, будущій историкъ во многомъ насъ оправдаетъ и даже воздастъ должное за нашу твердость въ лишеніяхъ, за нашъ «крестный путь». Только намъ отъ этого ничуть не легче.

Что-же намъ дѣлать? — вопросъ праздный, конечно, такъ какъ и весь трагизмъ нашего положенія заключается въ томъ, что мы уже ничего не можемъ дѣлать. Изъ этого, конечно, не слѣдуетъ, что нужно закрыть глаза и очертя голову броситься въ омутъ: намъ предстоятъ и радости — какъ я уже говорилъ, какимъ-то уголкомъ души мы еще способны быть счастливыми.

Тѣмъ же изъ насъ, для кого такое счастье не есть счастье, кто еще способенъ хоть немного видѣть и еще не вполнѣ умеръ духовно — слѣдуетъ напречь всѣ свои силы, чтобы попытаься увидать все до конца, — и тѣмъ превозмочь свою духовную смерть.

Ан. Алферовъ.

Отвлечение отъ всего.

Поэзія не можетъ быть, кажется, ни отвлечена отъ міра, ни вовлечена во все въ немъ; лучшая поэзія ограничивается — и проявляется особенно полно -- говоря о самомъ важномъ: поэзія есть — въ образахъ этого міра — какъ бы сужающійся и повышающійся трехмфрный — путь, ведущій къ свфтящейся недостижимой точкъ; творчество сужается — и повышается, — достигая своей возможной полноты содержательности — поэтической — все болъе и болъе, если это лъйствительно творчество, путь поэта. Есть утвержденіе среднев вковаго святого, прозваннаго блаженнымъ: онъ хотълъ познать Бога и свою безсмертную душу — болѣе ничего совершенно; но, можетъ быть, надо пожальть, что, проявляясь особенно полно, поэзія, кажется, въ особенности современная, все же выражаетъ лишь немногое, забываетъ о многомъ. Кажется, міръ сложнѣе для современной физики и метафизики, современной поэзіи (и лучшей, върной, и даже специфически ультрамодернистской, даже не русской ультра-модернистской), по меньшей мъръ, на одно измъреніе: «четвертое измъреніе поэзіи», возможное въ нѣкоторыхъ стихахъ, кажется, собственно, есть одно изъ возможныхъ проявленій геніальности, но оно все же не дѣлаетъ міра стихотворенія четырехмфрнымъ въ точномъ смыслъ: поэзія только чувствуетъ иногда четвертую сущность міра — не четырехмфрность его — зато въ какомъ-то смыслѣ она чувствуетъ это съ большимъ волненіемъ, чѣмъ философія: возможно, міръ станеть еще гораздо сложнъе для философіи, даже совсъмъ по новому сложнъе; поэзія --

въ особенности, лучшая — сможетъ сказать такъ мало о сложности всего:

Въ невъроятной тьмъ, въ невъроятномъ міръ.

Міръ для поэзіи все-таки «простой міръ», не потому, что поэзія не мудра — или мудра — въ обычномъ смыслъ: поэзія — лучшая — выражаеть мулрость, несравнимую съ обычной, совсъмъ не мудрость знанія мудрецовъ, не мудрость сказавшаго, что онъ ничего не знаетъ, - какой можетъ показаться эта мудрость нѣкоторыхъ современныхъ поэтовъ: -- не мудрость знанія и не мудрость вѣры или надежды и не мудрость отчаянія — которой, наиболъе, повидимому, близкой къ мудрости поэзіи, созданы, кажется, лучшія страницы прозы: недаромъ «радость творчества» у большихъ поэтовъ чаще сильнъе отъ одиночества и безнадежности, такъ непохожа на участіе въ общемъ дълъ: эта мудрость поэзіи теперь, какъ и прежде, слышна, навърное, немногимъ, можетъ быть, лишь нъ сколькимъ вполнъ.

Міръ для поэзіи — «простой міръ», не потому, въроятно, что поэты не знаютъ самой его сложности, даже, можетъ быть, не потому, что этого не знають тѣ, кто читають и понимають стихи, кто бы, можетъ быть, не поняли стиховъ, въ которыхъ міръ былъ бы такимъ, какой пытается представить наука, — если бы поэты могли понять и передать въ словахъ сущность такого міра и пытались бы, кром'в этого, сдівлать его нашимъ, этимъ, важнымъ для насъ (иначе его, можетъ быть, даже не нало, такъ какъ онъ не будетъ въ поэзіи основнымъ мъстомъ дъйст вія: это, вѣдь, не образъ другого, лучша-

го міра — нужный въчно); быть, объясненія отчасти низки, достовърность спорна, - все же, повидимому, поэзія, какой мы знаемъ ее, не можетъ говорить о мірѣ, значительно отличномъ отъ обычно представляемаго, почти Птоломеева — (такого, гдѣ, напр., упрощено трехмърное — гдъ нътъ микроскопическаго — тканей и пр., атомовъ. - а телескопическое условно, почти всегда, какъ представляется лишь въ немногихъ простому глазу: стихахъ есть «космичность» астрономическаго, и часто это портитъ ихъ, -гдъ, наконецъ, четвертое измъреніе замъняютъ лучи, пронизывающіе трехмърное) поэзія наиболъе широко полно проявляется для насъ въ «простомъ мірѣ»:

Черныя вътки качаются, Пахнетъ весной и травой.

(Въ сущности, почти предъльная сложность, удерживающаяся вполнъ въ поэзіи — лучшей —

Надъ полями экспресса свистокъ, И призывы изъ тюремъ и ссылки, И ребенокъ кусаетъ сосокъ, На которомъ нѣжнѣйшія жилки).

Кажется, въ основномъ смыслъ поэзія неизмънна — и должна ослабъть, достигнувъ высшаго предъла, если она не достигла его, она, въроятно, достигнетъ. Видимо, невърно, что нъкоторые изъ поэтовъ недавно дали возможность новой поэзіи (Пастернакъ — но, кажется, это безполезно въ главномъ смыслъ. полезнъе могъ бы быть, отчасти, Хлъбниковъ, - но этой возможности нътъ. въроятно, для истинной поэзіи); но коекакое возвышеніе поэзіи все таки кажется возможнымъ: въ смыслъ суженія. ограничиванія самыми главными словами, думается, скорве, чвмъ въ смыслв проникновенія одновременно и вглубь, и

вширь, — скорфе въ смыслф уточненія острія, чъмъ всей обнимающей поверхности: современная поэзія, кажется, въ лучшемъ -- пронзительна, сосредоточена на одномъ - на смерти; - это сосредоточеніе можетъ продолжаться всю жизнь покольнія, поэтъ можетъ писать о смерти всю жизнь, о предчувствіи даже своей смерти, и это, повидимому, можетъ не стать манернымъ, манерой - не потому, что это будетъ тогда болѣе темой самого «я» его. чѣмъ темою стихотвореній, — напротивъ, это можетъ быть, думается, преимущественно поэтической темой — а потому, что въ такой поэзіи, въроятно, скажется явственнъе смыслъ поэтической жизни и самое существо поэзіи. Это существо, кажется, не выражено еще возможно полно, но, можетъ быть, оно будетъ выражено: вообще возможно. повидимому, предполагать, что міръ и поэзія «Птоломеева міра» — начнетъ приближаться къ высшему, сравнительно, съ настоящимъ, предълу самообнаруженія — хотя этотъ высшій предълъ можетъ быть вовсе отличнымъ апогея; міръ выразится, въроятно, въ поэзіи еще менъе полно, — еще болъе условно, какъ вообще никогда полнота всего не выражается вполнъ ни въ чемъ, ни въ части, ни въ постороннемъ отраженіи; поэзія выражаеть и выразитъ не все, но, и сосредоточиваясь на главномъ, нельзя, повидимому, думать что поэзія не только проявленіе этого міра, но и проявленіе въ этомъ міръ проявленіе иного; — этого никакъ уже не надо абсолютизировать, абсолютизація всегда абсурдизація: хотя поэзія выражаетъ не все, не надо чрезмѣрно умалять цѣнности многихъ вещей міра (событій, занятій, мнъній: теперь, въ частности, напр., хитлеризма, большеви-

стскаго строительства, демократіи и т. д.), кажется, во многомъ много цъннаго - или вреднаго, вообще значительнаго; возможно, не всѣ поэты по праву равнодушны къ міру: только на большой и очень узкой высотъ, которой иногда можетъ достигнуть очень большой поэтъ, -- когда въ какомъ то смыслъ внутреннее существо его измъряется только линіей творчества — моявиться равнодушіе: можетъ быть, уже все равно, уже не важно. Еще межно писать кое о чемъ — о Богъ. о душъ, добръ, еще кое о чемъ — но это лишь темы, т. е. въ какомъ то смысль сама поэзія можеть стать важнье этихъ темъ; даже значеніе смерти, даже будущей личной, можетъ стать лишь темою смерти, т. е. темой. Поэтъ же, не достигшій этой высоты — мудрости думается, если онъ честенъ и уменъ, долженъ особенно сильно теперь ощущать - не суетность міра, а свое незнаніе, свою внутреннюю невзрослость, несерьезность своего «я» въ этомъ сложномъ и значительномъ мірѣ, педостоинство своего положенія въ міръ -пожалуй, многіе должны были бы уже поэтому хотъть, чтобы ихъ стихотвореніе было отдъльнымъ отъ обособленнымъ, самостоятельнымъ міромъ, даже не сличимымъ и не соравнымъ этому: любящіе этотъ міръ какъ бы должны невольно сравниться съ тъми, кто не любятъ этого міра, хотя и не презираютъ, или не забываютъ его, кто видять и цфиять его немногія достоинства, но кто жаждутъ поэзіи внѣ его, виъ словъ, виъ вещей, виъ всего этого дурного, поэзіи, вырванной изъ этого во что-то иное...

Игорь Чинновъ.

### ПЕРЕВОЗЪ № 11. ТРОЕ.

### (А. Гингерг, Б. Поплавскій, С. Шаршунг).

Моимъ ше тнадцатымъ лѣтомъ, Ей было около тринадцати.

Мы были въ ссоръ и я сказалъ: Обниму насильно — и миръ готовъ.

Вдругъ она неистово разрыдалась. Прижималась къ сестръ: Я боюсь его.

Это плачетъ въчная женскость, Въчно страдательное.

«Долго снились миъ вопли рыданій твоихъ, То быль голось обиды, безсилія, плачъ».

Разсказъ Часового.

По Уставу, какъ ртуть переступитъ Пятнадцать ниже нуля, Часовому въ тепломъ тулупѣ Только часъ на посту стоять.

Я стоялъ у полкового театра, Тридцать пять градусовъ морозъ, И вътеръ, что прямо жарко, Сталъ носъ, что твоя папироса. А тулупъ во вшахъ — живой. Разводящато ждешь, какъ депеши, Такъ и чешешься самъ не свой (И не мрутъ отъ холоду, лъще).

Теперь слушай, какая исторія: Смѣна приходить, наконець, И смѣнились даже безъ разговору, А я значить иду обѣдать.

Пока дошли до гауптвахты — А тамъ помъщались караулы — Не осталось отъ супа ни капли, Ни кусочка отъ буханки колупнуть.

И вечеромъ исторія та же, Совершенно безъ ужина остался, И чаю еле хлебнулъ даже, А сказать взводному — заругается.

Круглыя сутки не жравши. Отъ снъга только что не ослъпъ. Теперь видишь, какое житье наше, Можно сказать, свиръпое.

Руки — щупалки, губы — цѣловалки — жаль! бездѣйствуютъ.

... Въ кухню спускаться по лѣстницѣ. Гадала по картамъ: «Онъ топчетъ смерть свою ногами». Заревѣлъ, кувыркомъ по лѣстницѣ въ кухню къ нянѣ. Ты видишь, какъ блестятъ глаза живого врага, но погасишь. А скалы глухія, скалы обрушиваются.

... заплакалъ въ свой день рожденья. 48. Не подымалъ головы и на все бормоталъ: «ничего, ничего».

Сонъ во время болѣзни: ледяное поле безъ концовъ, мчусь по нему помимо воли и не знаю, чъмъ это кончится.

Puella quae ungues habet similes feminae maturae meretricula.

 $A. \Gamma.$ 

Сг точки зрнія князя Мышкина.

Зъ общемъ я всегда мечталъ быть тъмъ неотразимымъ клоуномъ съ солнцемъ на груди и луной на спинъ, который такъ хорошо играетъ на мандолинъ и на все имъетъ отвътъ, а оказывался въчно именно другимъ, его парт неромъ, который всегда подъ самый кочецъ теряетъ огромные штаны и уходитъ съ трагическимъ видомъ и яичницей на головъ.

×

Но отъ удачи уже такъ далеко, а до Б. увы еще вовсе не близко. Напри - мѣръ, попробовалъ на дняхъ перекреститься на улицѣ, ибо, согрѣшивъ мысленно, боялся, что Б. меня сейчасъ убъетъ, но не могъ, и все тутъ... Страхъ насмѣшки что «всъ знаютъ», что «выго-

нять», сильнъе оказался страха смерти. Какъ стыдна святость и какъ далекъ еще мой въчный идеалъ — Мистическій

\*

интегральный нюдизмъ.

Пятилѣтняя бабушка Н. Т. однажды (въ Парижѣ) сочинила:

Quand le beau temps commence Ca finit par la pluie.

Отецъ ея (важный чиновникъ) про челъ черезъ плечо и, степенно улыб нуещись, дописалъ стихотвореніе:

Chantons donc la romance Sous le parapluie.

Кто они были эти люди: дѣти съ орденами, дѣти съ бородами, дѣти съ саблями, а намъ тысячу лѣтъ, потому что мгновеніе подъ наркозомъ на операціонномъ столѣ длится годъ, а пят надцать лѣтъ подъ наркозомъ — тысячу.

1

Психоаналитическая космогонія... Что было сначала... Вообще универсально сърое... Потомъ тихое въянье расчи стило мъсто будущаго міра, сдуло, отмело все черное къ низу и бълое со средоточило на верху... Это матерія и лухъ, электрическіе супруги... и потому «Люди смотрятъ на небо и думаютъ — тамъ Богъ»... Но ідъ же Онъ? Не тамъ и не здъсь, а при встръчъ ихъ, на самой поверхности отраженія, въ плотскомъ матерьяльномъ явленіи духа... Здъсь Кантъ не понялъ, а І егель понялъ... Сущность не «за ве-

щами» и не «за разумомъ», а на самой поверхности, радостной, сіяющей реальной встрѣчи того и другого въ пластически объективномъ рожденіи духа... Не знаю на счетъ папиросы Розанова... но свѣжесть яблока, блескъ воды, прозрачность деревьевъ, которыя растутъ въ царствѣ сто разъ реальнѣе, конкретътѣ ощутимѣе ихъ отраженія на землѣ... Нѣтъ, скажи все таки, какъ ты себъ представляешь Царство, не рай имѣй въ гиду, а царство — Малкутъ, ибо всетаки идея рая есть отдыхъ усталыхъ, а усталость на половину не понимаетъ, не принимаетъ жизни...

Это вродъ сна... во первыхъ низкій одноэтажный домъ, гдф внутри все деревянное, стъны и старая лоснящаяся мебель... Снаружи ярко освъщенный солнцемъ садъ, вътви и отблески котораго наполняютъ все... а за длиннымъ столомъ Онъ и Авраамъ пьютъ молоко. глядя въ садъ. Онъ сидитъ спиной, а Авраамъ въ профиль, такъ что видна его большая, загорълая Микельанжелогская рука, большой носъ и иконописная борода, какъ у стараго дворника; и окружаетъ ихъ и дальнія поля, сказочная тишина и огромная яркость, какая то не грубая, а удивительно спокойная глубина свъта... Того, что они говорять, я не понимаю... Разговорь часто прерывается молчаніями, во время которыхъ сдерживаемое изо всъхъ силъ невъроятное счастье и уваженіе наполняеть все кругомъ и отъ каждой фрэзы какое то большое прошлое время встаетъ въ дали, вдругъ становясь насквозь яснымъ и радостно вспыхнувъ, успокоившись, наконецъ, вырывается на свободу...

Но что тебя особенно удивило, что ты запомнила больше всего?.. не знаю... свъжесть какая то, спокойная полнота

ихъ строгаго счастья, ты знаешь, я во снт. припомнила: «Кущи Господни въчно свъжи» и еще l'aisance incroyable ихъ жестовъ.

\*

Мелодія говорить такту: звучи и прох с ди, не задерживайся, не мѣшкай, расточись въ звучаніи и замолчи; иначе то есть, хотя звучать дольше положеннаго), ты тотчасъ начнешь мъшать следующей наступающей музыкальной фразъ. Такъ духъ музыки гонитъ все, едка прозвучало оно, едва выпростало свою мелодію вонъ изъ музыки, въчно торжествующее становление которсй неудачникъ воспринимаетъ, отвратительную жесточайшую необхолимость... Но гдъ же все звучить въчно... Только тамъ, гдв времени не будетъ... Значитъ, всъ сразу какофонически, перебивая другъ друга! Нътъ... Вся мелодія видна оттуда, какъ цѣлое, развернутое внизу, и вся она поетъ сразу, всъ такты ея, и музыкальныя фигуры уже не заглушаютъ другъ друга, а вивполагаются каждая въ своемъ особомъ измъреніи тамъ, гдъ воскреснуть всъ мертвые... Не изъ гробовъ, конечно, а изъ памяти міра въ Сефиръ Бинахъ... жена Господня ихъ вспомнитъ и они еерпутся къ жизни, когда въ субботу юбилейнаго года она начнетъ вспоминать свою недълю труда... Потомъ улыбнется, ласково поцълуетъ мужа и, помолчавъ, скажетъ... Неужели вообще возможно было, чтобы наше счастье не имъло свидътелей, но дъйствительно, телько тъ поймутъ нашу радость, кто гомнятъ нашу разлуку и какъ страшенъ и голъ былъ міръ, когда въ великсмъ Твоемъ Имени Іодъ отдълился отъ Хе и Шекина покинула жизнь.

Б. П.

### II. СУМЕРКИ ВЪ БУЛОНСКОМЪ ЛЪСУ

#### I. ПОВЗДЪ

Вихляющаяся кишка поѣзда кудахчетъ по куриному.

Виноградники-ли, учебное-ли солдатское поле?

Бананъ, вдругъ, претворился въ мороженое.

У спутницы: изможженно-длинный, узловатый, но — французскій, цъльный, «безъ заоблачности» — профиль.

Эти, присъвшія, какъ на мою картину — избы.

Природа благоухаетъ — картинами великаго французскаго художника.

О, неслыханное кощунство: розовый домикъ, на этой святой, тонкотертой, пепельно-фарфоровой землъ!

Мое лицо: колышащійся, переливающійся, тъстообразный, клецковый, безстыдный, обнаженный, разлагающійся, проклятый — вытекающій изъ черепа — мозгъ... вводящій меня: въ страхъ, уныніе, растерянность и безпамятство.

Каррикатуры и реальное неправдоподобіе туманной перспективы: лошадь закрывшая поле; человъкъ больше сосны, хижина — меньше коровы.

Блюа, какъ задача для живописца — величайшій въ мірѣ городъ.

По побережью Луары — Франція равна Италіи: жизнь ея музейна.

Увидълъ регбистовъ, играющихъ на фонъ замка... пришла мысль: открыть заговоры спортивной молодежи, задумавшей взорвать, одновременно, всъ музеи.

Эйфелева башня — распустилась: стеклянно-ломкими льдинками, нѣжными листочками березы. Дерево свъсило свой проволочный, павлиній хвость.

Изъ-за кустовъ, прутообразныя руки мародеровъ — пытались сорвать съ меня шляпу.

Все принижается, — и оживаютъ, раскрываются, эти навязчивыя, нестерпимыя ночныя чудовища: глаза-цвъты съ запахомъ молніи.

Вытянувшись, выстроились шпалерами, тълохранители-роботы, съ огненнобълыми, паукообразными мечами наголо.

Мчитъ разъяренный быкъ, неся въ загривкъ бъло-окровавленныя бандерольки.

Клинообразно-длинныя струи жидкаго воздуха, съ быстротой свъта — распиливаютъ дебри лъса.

Хрюкающія ноздри металлическихъ свиней — испускаютъ нестерпимое зловонье — смертоноснаго сіянья.

Надъ лѣсомъ — второй этажъ озера, я — ракъ, рыбка — путающаяся межъ водяныхъ мховъ, зеленыхъ прядей волосъ, русалочныхъ космъ, камышеобразныхъ деревьевъ.

А, вотъ и страшно-гнусный, дикій звѣрь: кабанообразная, водяная крыса!

Дородный, лаически - темпераментный, незнакомый г-нъ Авто: разоблачилъ, пригвоздивъ къ дереву, слъдовавшаго за мной — сыщика.

Вдругъ, стволъ дерева — породилъ: страшнаго, чернаго, закипъвшаго громомъ и злобой, бросившагося на меня и засыпавшаго лавиной тьмы и расплавленной съры — двойника.

Двойникъ-то, двойникъ!

На длинныхъ, ножничныхъ ногахъ, какъ газетная реклама магазина платъя!

Стрижетъ, щеголяетъ, гонитъ, вьется, крутитъ рулевыми колесами — подыгрывается, — ловчитъ: вскочить въ меня, спариться, слиться, раствориться!

#### ІІІ. ОЗЕРА БУЛОНСКАГО ЛЪСА

Мастодонтообразная нога карнаухаго дерева — непрерывно мочится струйкой волопала.

Желъзная ръшетка деревьевъ — сдерживаетъ натискъ серебряной черепахи.

Изъ аромата бълыхъ цвътовъ свъта — вода выковала ртутные мечи.

Тъни деревьевъ, намалеванныя на зеркалъ — миражные, фатаморганические мосты-переходы.

Рябь — чеканитъ оловянную раку, каракулевую шубу.

Черноалмазные, падающіе болиды, лучевыми косами — бреютъ лога, — а, вотъ, одинъ захватилъ бородавку, и она завопила по-утиному.

Вода подъ вуалеткой отраженій.

На стеклянной полянъ — ръзвятся зайчики.

Крался тать во тьмѣ, да попаль въ западню: пламя его совиныхъ глазъ — расплылось по навощеному полю дозорной полосы.

C. III.

### Д. С. Мережковскій. «Іисусъ Неизвъстный». Т. І. Бълградъ.

Говоря о новой книгѣ Д. С. Мережковскаго, «Іисусъ Неизвѣстный», только еще начатой печатаньемъ (передъ нами томъ 1, обнимающій І и ІІ части), я не претендую высказаться ни достаточно полно, ни достаточно по существу. Слишкомъ много вопросовъ затронуто въ этой книгѣ, уже теперь можно сказать, одной изъ значительнѣйшихъ работъ Д. С. Мережковскаго.

Поневолѣ огрубляя, чтобъ сказать это въ нѣсколькихъ словахъ, основныя положенія книги слѣдующія: 1) наше знаніе о евангеліи есть не знаніе, а лишь какая то роковая инерція нечувствія; 2) наше приближеніе къ Христу, сколько бы мы ни вкладывали въ представленіе о Немъ добрыхъ чувствъ, въ сущности — полное о Немъ невѣдѣніе. Только преодолѣвъ въ себѣ двухтысячелѣтнюю инерцію, только прійдя въ движенье для нахожденія Христа Неизвѣстнаго и Неизвѣстнаго Евангелія, мы сможемъ прійти къ церкви будущаго вѣка.

Современное христіанское соборное усиліе должно быть направлено не къ тому, чтобы хранить Образъ Христа каноническій, но къ тому, чтобъ почувствовать и понять подлинный Его образъ.

Не ересь ли эти положенья? Закономърно ли для христіанина подобное дерзанье, совмъстимо ли со смиреньемъ и върой?

Л. С. Мережковскій отв'ячаеть на это такъ: «ростъ человъческаго духа остановился въ IV въкъ, когда движущая сила Луха — Евангеліе — заключена была въ неподвижный канонъ. Свято хранилъ Канонъ Евангелія отъ разрушительныхъ движеній міра: но если дѣло Евангелія — спасенье міра, то оно совершается за неподвижной чертой Канона, тамъ, гдъ начинается движеніе Евангелія къ міру и міра къ Евангелію... Тъло Евангелія расковать отъ брони Канона, Ликъ Господень отъ церковныхъ ризъ такъ нечеловъчески трудно и стращно, если только помнить, чье это Тъло и Чей это Ликъ, что одной человъческой силой этого слъдать нельзя: но это уже дълается самимъ Евангеліемъ, въчно въ Немъ дышащимъ Духомъ Свободы».

Разрывъ христіанства съ жизнью (мнимаго христіанства съ мнимой жизнью), что бы намъ ни возражали, въ представленіи подавляющаго большинства современниковъ — совершившійся фактъ. «Слѣпо читаютъ люди Евангеліе». говоритъ Д. С. Мережковскій — «потому что привычно. Въ лучшемъ случаъ думаютъ: галилейская идиллія, второй неудавшійся рай, божественно прекрасныя мечты земли о небъ: но если исполнить ее, то все полетить къ черту». --«Страшно думать такъ?» спрашиваетъ Мережковскій и отвѣчаетъ: «нѣтъ, привычно». Результать этой слепой привычки: христіанскій міръ въ тупикъ. Давно сказано: христіанство имѣетъ цѣлью устроенье загробной жизни: здѣсь — оно ставитъ невыполнимыя для огромнаго большинства нравственныя требованія, насилуетъ умъ, заставляя принимать невмѣстимыя для него положенья —

Толстой не могъ принять Мистерію и назвалъ ученье Церкви обманомъ въры, подмъной, разлучившей людей со Христомъ. Розановъ съ невъроятной остротой переживалъ отпаденье Сына отъ Отца. Но самое страшное — современное, безъ волненья, съ горечью произносимое: «Евангеліе — прекрасная, но неисполнимая мечта».

Снять эту тяжесть съ человъчества, по мнънію Д. С. Мережковскаго, можетъ только Неизвъстное Евангеліе. Тупикъ, къ которому привело насъ безучастное слъдованіе традиціонному представленію о Евангеліи — бездна кажушаяся, обманъ чувствъ, несовершенство человъческаго воспріятія, благодаря которому благовъстіе о жизни, о преображеніи и освященіи земли превратилось въ отверженіе жизни.

Образъ Христа, воскресшаго во плоти, остался неувидъннымъ вполнъ, можетъ быть отъ неспособности глазъ человъческихъ прямо смотръть на солнце. Что то отъ «ученики ночью выкрали тъло Его», слышится, когда повторяютъ губы наши: «Царствіе Мое не отъ міра сего».

Эллинское абстрактно-холодное, умственное теченіе въ раннемъ христіанствъ какъ бы анестезировало конкретное, горячее теченье сердца — начало іудейское, о Мессіи. Іудейское знанье о Мессіи, преобразователъ жизни, осталось неуслышаннымъ эллинами.

Почувствовать по настоящему, понять, насколько невъдомъ намъ Іисусъ Неизвъстный — это главное. Осознать — значитъ сорвать съ глазъ повязку благопо-

лучія, открыть сердце навстрѣчу Ему. «Чтобы увидѣть Его надо услышать Его, какъ услышать Паскаль: «въ смертной мукѣ Моей я думалъ о тебѣ, капли крови Моей Я пролилъ за тебя». И какъ услышалъ Павелъ: «Опъ возлюбилъ меня и предалъ Себя за меня» (Гал. 2. 20). Вотъ самое неизвѣстное въ Немъ, Неизвѣстномъ: личномъ отношеніе Іисуса Человѣка къ человѣку, личности, прежде чѣмъ мое къ Нему, Его ко миѣ отношеніе».

«Христіанство — странно», сказаль Паскаль. «Странно, необычайно, удивительно», говорить Д. С. Мережковскій. «Первый шагъ къ нему — удивленіе, и чъмъ дальше въ него — тъмъ удивительнъй».

Ученье Христа, Личность Его и дъйствія порой столь смущающе-странны для человъческаго ума, столь несоизмъримы съ нашимъ ограниченнымъ сознаньемъ, что съ первыхъ же дней Христовой проповъди ученики Его порой бывали принуждены какъ бы бъжать отъ Него подлиннаго, спасаться въ людское о Немъ и о словахъ Его представленіе.

Даже внъшній обликъ Христа оказался для видъвшихъ Его невыразимымъ, свидътельства ихъ какъ бы составлены лишь изъ отдъльныхъ проблесковъ озаренья, средь человъческой потребности сдълать Нечеловъческое — человъческимъ.

«Корни обоихъ преданій о красотъ и безобразіи Лика Господня», говоритъ Д. С. Мережковскій, «уходятъ, кажется, въ очень темное, но исторически подлинное воспоминаніе. Самое особенное, на другія человъческія лица не похожее, личное въ лицъ Іисуса не есть ли именно то, что оно по ту сторону всъхъ человъческихъ мъръ красоты и безобразія, несоизмъримо съ нашей трехмърной эс-

тетикой. Если такъ, то понятно, что видъвшіе Его уже не помнятъ, какое изъ двухъ пророчествъ исполнилось въ Немъ: «Ликъ Его обезображенъ паче всъхъ человъковъ» или «Ты прекраснъе всъхъ сыновъ человъческихъ».

Изъ этой невозможности вмъстить Его явилась воля къ «докетизму». Докетами, «каженниками» называли въ превнемъ христіанствъ тъхъ, кто не хотълъ принять Его во плоти. «Видимое тъло Іисуса — только тънь, призракъ», училъ Маркіонъ въ концѣ II вѣка. «Лама сабахтани», возгласилъ Господь на кресть только для того, чтобы обмануть и побъдить сатану», скажетъ Афанасій Великій, столпъ православія. «Въ пищъ Госполь не нуждался». по Клименту Александрійскому: призракъ не фстъ, не пьетъ. «Жажду» на крестъ — значить: жажи спасти родь человъческій, скажетъ Лупольфъ Саксонскій, написавшій въ XV въкъ одну изъ первыхъ «Жизней Іисуса». «Іисусъ — только распятый призракъ», скажутъ и нынфшніе докеты — мифологи. Такъ, отъ Маркіона черезъ Афанасія Великаго и Златоуста до нашихъ дней все христіанство пронизано докетизмомъ.

Другой соблазнъ — иносказательно — докетизмъ — толковать и сопровождать Евангелія человъческими пояснеліями. Грубъйшимъ нечувствіемъ пронизана богословская тенденція: успокаивать себя «знаніемъ» и «объясненіемъ» тамъ, гдъ Евангеліе дышетъ огнемъ паляшимъ.

Этимъ огнемъ нужно себя распалять, доколѣ не услышишь отвѣта, подобно Паскалю.

«Былъ ли Христосъ» — такъ ставитъ вопросъ Д. С. Мережковскій, «значитъ сейчасъ: будетъ ли христіанство?» Вотъ почему прочесть Евангеліе, какъ слъ-

дуетъ, такъ, чтобъ увидъть въ Немъ не только Небеснаго, но и Земного Христа, узнать Его, наконецъ, по плоти, сейчасъ значитъ спасти христіанство — міръ.

«Церковь, врата адовы не одолжють ея, сама отъ страшной бользни «каженія», можеть быть, спасется; но этого мало: ей надо спасти міръ. Церковь знаеть Христа во плоти; но Его уже не знаеть и не хочеть знать міръ. Въчный путь Церкви — отъ Іисуса Земного ио Христу Небесному; міру, чтобъ спастись, надо пойти обратнымъ путемъ, не противъ Церкви, а къ Ней же, отъ Христа къ Іисусу. Путь Церкви — ко Христу Извъстному; путь міра — къ Іисусу Неизвъстному», говоритъ Д. С. Мережковскій.

Ю. Терапіано.

М. Цетлинъ. — Декабристы. — Изд. «Совр. Зап». — Парижъ 1933.

Независимо отъ объективной значительности, тема какого бы то ни было литературнаго произведенія можетъ быть или темой писателя, върнъе «автора», или темой всего человъка, внъ его писательства: темой, или одной изъ темъ, его личности. Только во второмъ случаъ произведение «настоящее», т. е. живетъ собственной жизнью, какъ бы зажигается отъ жизни -- а не только созерцанія-человъка, его создавшаго. Когда читаешь «Декабристовъ» М. Цетлина, невозможно усомниться въ томъ, что для него сюжеть этоть не изъ тахъ, которые приходять и проходять, а такой, который сопровождаеть его всегда, который онъ глубоко понимаетъ и лю битъ, - настолько цъльно все произведеніе, настолько живы лица, выведенныя въ немъ.

Всѣ любящіе Александровскую эпоху, читая книгу М. Цетлина, словно лично знакомятся съ людьми, о которыхъ до тѣхъ поръ только знали и слышали. Плотью облекаются для нихъ призраки и умнаго Пестеля, и удивительнаго Лунина, (въ чемъ-то неуловимомъ напоминающаго, какъ личность, Гумилева), и «чуднаго» Сергѣя Муравьева:

Je passerai sur cette Terre Toujours rêveur et solitaire Sans que personne m'eût connu...

— мечтательныхъ поэтовъ, въ большинствъ почти дътей, подлинныхъ основателей «ордена россійской интеллигенціи».

Еще слѣдуетъ отмѣтить, что несмотря на собственную принадлежность къ этому ордену, М. Цетлинъ обнаруживаетъ больщое историческое безпристрастіе и даръ синтеза: Николая I онъ не рисуетъ звъремъ, даже отдаетъ должное этому въ своемъ родъ замъчательному человъку, а Александра характеризуетъ очень блистательно, - какъ перваго, въ сущности, русскаго революціонера. Вообще, какъ историкъ, М. Цетлинъ немного въ духъ Льва Толстого -- не склоненъ преувеличивать значение отпъльной личности, и сквозь описаніе фактовъ всегда чувствуется у него присутствіе какой то «третьей силы», вызывающей то, особаго рода, волненіе, которое испытываещь иногда, — когда не погруженъ въ неотложныя повседнев ныя дъла, - при посъщеніи историческихъ мъстъ или воображая историческія событія.

Само собой разумѣется, что М. Цетлинъ широко использовалъ всѣ недавно раскрытыя, новыя данныя, имѣющія отношеніе къ декабристамъ.

Л. Кельберинг.

Екатерина Бакунина. Тъло. Ром. изд. «Парабола». 1933.

Книга Бакуниной — одна изъ самыхъ искреннихъ и безстрашныхъ, какія приходится читать. Это — сплошное медленное усиліе превратить «крикъ отчаянія» въ осторожныя, точныя, конкретно-правдивыя слова. Въ душевной добросовъстности, въ отсутствіи легкихъ, иллюзорныхъ утъшеній — современность и сила автора.

Вся книга о бъдности — матерьяльной и духовной. Описывается эмигрантская семья — одна изъ множества — деклассированная и несчастливая. Внутреннія отношенія, уродливыя съ самаго начала, еще усугубляются нищетой. Ейничего нельзя противопоставить, нътъ опоры и цъли, чтобы съ ней бороться, и она лишь подчеркиваетъ все нельпое и дурное въ отношеніяхъ — столь частый, неразръшимый «порочный кругъ».

Внъшній быть и ему соотвътствующій внутренній изображены съ жестокой безпощадностью — послѣднее обнаженіе, безъ единаго пропуска. Героиня, теперь забывшая свое далекое интеллигентское прошлое, торгуется на рынкъ, стираетъ бълье, моетъ полы. Опустившійся мужъ, себялюбивая, скучающая дочь между собою и съ ней ничъмъ не связаны, и каждый молча тяготится повседневностью. Они - случайные, недружные попутчики, безъ малъйшей взаимной, да и всякой доброты. Есть какое то «равнодушіе гибели» въ романь Бакуниной.

Все то, что «сейчасъ», вся статическая сторона чрезвычайно автору удалась. «Вчера», «исторія», романическая послідовательность меніве убідительны, порою даже необоснованы. И сразу не ті— простыя и полновівсныя— слова, ка-

кія отыскивались для сегодняшняго дня, сразу цвътистые спорные образы, какъ будто найденные другимъ человъкомъ.

Еще сравнительно лучше передана многольтняя связь героини съ докторомъ. Върная и мъткая формула -- «отдаваться за (чью-то) душевность». Но слишкомъ все убыстряется, въ результатъ явная скомканность и диспропорція между настоящимъ и прошедшимъ. Эпизодъ съ англичаниномъ, предъльно откровенный, мнъ кажется, совсъмъ неудавшимся, хотя меньше всего въ немъ цинизма и порнографіи. Объ этомъ говорить не приходится - черезчуръ безнадежный и грустный фонъ. Просто читатель, по моему, не запъвается и нелостаточно въритъ. Видимо не прочувствована задътость самой героини - и оттого не нашлось болѣе нужныхъ и неотразимо увлекательныхъ словъ.

Всегда справедливъе писателя судить по безспорнымъ достоинствамъ, у него обнаруженнымъ. Видишь будущія возможности и то, что уже достигнуто, за что нельзя не выразить признательности достигшему. Бакунина сумъла, какъ немногіе другіе, показать людей душевноопустошенныхъ, недоумъвающихъ о неприглядной своей жизни, и страшный бытъ ея героевъ не только узко-эмигрантскій, но и въ какомъ-то смыслътипическій,

Юрій Фельзенъ.

Валентинъ Катаевъ. «Время, впередъ!». Рисунки В. Роскина. «Федерація». Москва. 1932.

Въ новой книгъ, «Время, впередъ!» у Катаева жанръ «производственнаго романа» (самъ Катаевъ называлъ свое произведеніе во время печатанія его въ московскихъ журналахъ — хроникой, въ отдъльномъ изданіи подзаголовка у книги нътъ).

Описывается двадцать четыре часа изъ жизни Магнитостроя лѣтомъ 1931 года, въ упоительнѣйшій годъ «пятилѣтки», — идетъ «соціалистическое соревнованіе», по выработкѣ бетона, Магнитострой стремится обогнать Харьковъ, «всыпать» Кузнецку...

«Время сжато. Оно летить. Оно стъсняетъ. Изъ него надо вырваться, выпрыгнуть. Его надо опередить».

Катаевъ отлично передаетъ эту лихорадку соревнованія, этотъ азартъ рабочихъ дружинъ, эту почти спортивную горячку состязующихся; имъ прекрасно использованы для передачи воздуха строительства, одержимаго рекордами. десятки разнообразныхъ удачныхъ деталей. Но авторъ — въ то же время помнитъ, что онъ изображаетъ «соціалистическое строительство», т. е. одинъ изъ «фронтовъ»: поэтому, все дѣло строительства — это борьба, рядъ сраженій, пораженій и побъдъ; матеріалъ романа военизированъ, — духъ своеобразнаго милитаризма разлитъ въ немъ («на бой кровавый», — хотя бы вокругъ только машины и техническое сырье). Какъ и полагается, въ романъ дъйствують не только ударники, но есть и «уклонисты», и «саботажники», и «летуны», и «скрытые вредители», всъ, кто считаются «классовыми врагами».

И, наконецъ, книга дочитана. Читателю сообщается, что мы «никогда больше не будемъ Азіей» и — въ послъдней строчкъ романа — что Челябинскъ обогналъ — побъдившій было — Магнитогорскъ: завтра, очевидно, начнется все сначала, и, можетъ быть, кто-либо напишетъ объ этомъ уже не 430, 860 стра-

ницъ. Тогда читатель, самъ съ увлеченіемъ слъдившій за ходомъ постановки рекорда, итожитъ впечатлънія: да, отражена «пятилѣтка»; да, хорошо показано «соціалистическое соревнованіе» (впрочемъ, върнъе, просто соревнование строителей, «хозяевъ», какъ всѣ другъ друга въ романъ называють); да, побъда (въ романъ) за энтузіастами, — но всеже элементовъ «французской борьбы» здѣсь больше, нежели органическаго художественнаго демонстрированія, всеже лирика окисляется. при прибавкъ сколькихъ-то капель ядовитой идеологіи, все-же описывать Магнитострой не значитъ еще создать «Магнитострой литературы», требуемый отъ совътскихъ писателей.

Катаеву многаго удалось достигнуть: распредѣленія матеріала, вооруженія темы, сочувствія читателей. Въ результатъ же поставленъ рекордъ писательской ловкости, но «ползучій эмпиризмъ», котораго такъ боится одинъ изъ героевъ книги, носящій, можетъ быть, лаже автобіографическія черты, не преодольнъ: свидътельства о «перестройкъ» людей. о «строительствъ соціалистическаго человъка» не получилось. Нельзя сомнъваться въ искренности самого Катаева (онъ неоднократно вслухъ вздыхалъ о «веселомъ времени» военнаго коммунизма), съ которой онъ описываетъ Магнитострой; нельзя сомнъваться и въ его писательской правдивости, съ которой онъ передалъ читателю свои наблюденія. Но въ книгъ нътъ той сосредоточенности, встревоженности, обращенности къ человъку, которыя однъ превращають правдивость въ правду и утверждаютъ «великія произведенія».

Ник. Андреевъ.

Л. Леоновъ. Скитаревскій. Романъ.

Послѣдній романъ Леонова «Скутаревскій» скорѣе разочаруєть тѣхъ его читателей, которые послѣ «Барсуковъ» и въ особенности послѣ «Вора», привыким ждать отъ Леонова значительныхъ произведеній. Напрасно — въ тѣхъ условіяхъ, въ которыхъ Леоновъ пишетъ и хочетъ продолжать писать, этому одареннѣйшему писателю ничего дѣйствительно крупнаго сдѣлать не удастся. Ни его талантъ, пи даже вотъ это тяготѣніе къ трагедійнымъ темамъ (какъ сказалъ Санниковъ), тяготѣніе, опредѣляющее глубину таланта, не спасутъ Леонова.

Надъ Леоновымъ виситъ все тотъ же «соціальный заказъ», хотя Россія могла бы дать своимъ лучшимъ голосамъ иные заказы.

Въдь умъла же она ихъ находить и не для такихъ писателей, какъ Леоновъ.

Но вернемся къ Скутаревскому.

Да, романъ этотъ читается съ интересомъ, а порой и съ глубокимъ волненіемъ.

Самый языкъ, присущій только Леонову, насъ неизмѣнно трогаетъ. Проходитъ нѣкоторое время, и персонажи романа расплываются, гаснутъ и уходятъ изъ памяти. Мы не забудемъ ни Митю, ни Маньку-Вьюгу, ни Матокова, даже Гикелевъ пе уходитъ изъ памяти, мы не забудемъ Степана, Павла и Настю, геръевъ перваго романа Леонова.

Ну, а отъ «Соти» или отъ «Скутаревскаго», что останется — тюрьма.

И герои Леонова не живутъ, потому что и онъ и они заключены въ тюрьмы, кромъ одной подлинной героини романа, Лисы.

Ибо не успъла еще совътская власть

(подобно сказочному царю изъ «Барсуковъ»), пересчитавъ всъ звъзды на небъ и листья на деревьяхъ, и за лисъ приняться, организовавъ ихъ въ какое нибудь С.С.С.Л.Р. и ужъ конечно учредить лисичье Г.П.У.

Къ счастью, на этомъ фронтъ прорывъ окончательный, т. к. Лисы, будучи убъжденнъйшими матерьялистками, пропагандъ діалектическаго матеріализма не поллаются.

Не поддастся, думаемъ мы, и Леоновъ, и сумъетъ проскочить (будемъ надъяться) за красноязычный кордонъ (духовный, хотя бы)!

Намъ хотълось бы сказать еще нъсколько словъ о тъхъ персонажахъ романа, которыхъ Леоновъ пытался сдълать героями. Не будемъ касаться прекрасныхъ изваяній, какими являются Чиримовъ младшій и прочіе (скульптура вещь хрупкая), обратимся къ дядъего, ибо и онъ становится героемъ, даже до того, что Г. П. У. услуги оказываетъ. Что же говоритъ этотъ герой одному изъ своихъ сослуживцевъ, что предпочитаетъ — двѣ умныхъ головы дурацкому тысячеголовью.

Заканчивая рецензію, мы должны будемъ сказать, что, охотно прощая Леонову его отвращеніе къ «осколкамъ разбитаго класса», мы не можемъ простить именно ему (съ иныхъ нечего и спрашивать) опредъленія дореволюціонной Россіи, какъ грязной лужи съ поломаннымъ колесомъ посерединъ, утвержденію, вложенному въ уста С. Скутаревскаго.

Такими вещами шутить все таки не полагается.

В. Дряхловъ.

### T. Таманинъ. «Отечество». Утса-Press, Парижъ. 1933.

Мнъ кажется, книга Т. Таманина должна заинтересовать многихъ. Авторъ - «Отечество», если не ошибаюсь, первое его произведеніе, — дебютировалъ не совсъмъ обычно. Начинающему писателю свойственно ставить себъ задачу преимущественно формальную. Т. Таманинъ потребовалъ отъ себя большаго: не эпизодически коснуться «страшныхъ лътъ Россіи», какъ дълаютъ многіе его литературные сверстники, но постараться проникнуть къ одному изъ «соединительныхъ швовъ міра» (по выраженію Розанова), т. е., къ главному, коренному вопросу о крушеніи и спасеніи души человъческой. Въ этомъ смыслъ, заглавіе «Отечество» связываеть нась не только съ тъмъ, что выразилось на землъ, но и съ тъмъ, что было дано въ подлинномъ отечествъ личности, т. е., въ Евангеліи и въ борьбъ съ Евангеліемъ. Авторъ, какъ видимъ, поставилъ себѣ отвътственную и трудную задачу. Онъ не побоялся «идеи», и, конечно, оказался въ отвътственномъ сосъдствъ съ вліяніемъ Достоевскаго. Вотъ здѣсь разныя могутъ быть точки зрѣнія: одна — что писать надо всегда «хорошо», чъмъ больще блеска, вившней удачи, твмъ примвчательнъй. Другіе, быть можетъ, слишкомъ увлечены идеями: были бы онъ, остальное не важно. Меня не столь интересуетъ судить въ ту или иную сторону. Самое интересное — внутренній удъльный въсъ, то, къ чему устремляется тотъ или иной впервые выступающій писатель. У Т. Таманина прежде всего следуеть это отметить. Въ книге, наряду съ неизбъжными для первой вещи недочетами, срывами и нъкоторыми

длиннотами (результатъ неопытности) есть много удачныхъ страницъ, къ тому же не лишенныхъ своеобразія. Серіозный и глубокій подходъ Т. Таманина къ задачъ писателя позволяетъ съ интересомъ ждать дальнъйшихъ его произведеній.

Ю. Терапіано.

### Marc Chagall. Ma vie. Stock.

Книга Шагала замъчательна въ троякомъ смыслъ. Во первыхъ онъ даетъ незабываемо яркій національный образъ, во-вторыхъ — образъ человъка творческаго склада и въ третьихъ — ключъ къ постиженію творческаго пронесса.

Какъ всякая большая книга — книга Шагала символична. Шагалъ писалъ о себъ, а вышло, что онъ написалъ о трагической выносливости своего народа, с практической безпомощности человъка, обреченнаго искусству, и о той неодолимой силъ, которая заставляетъ такого человъка, наперекоръ всему, идти своимъ путемъ.

«Пожалуйста, безъ снисхожденія, а тъмъ болье жалости», пишетъ Шагалъ по поводу своего отца, селедочника, раздавленнаго грузовикомъ. «Никакое слово не сможетъ облегчить его судьбы».

Возвращаясь съ работы, отецъ Шагала вынималъ изъ кармановъ мерзлыя
яблоки и пряники, пропахшіе селедочнымъ разсоломъ, и давалъ ихъ дътямъ.
Изъ своего нищенскаго заработка онъ
выдълялъ иногда деньги на ученье сына,
но швырялъ ихъ на полъ и сынъ подбиралъ ихъ ползкомъ. «Я не сержусь на
тебя, отецъ», пишетъ Шагалъ, «такова
была твоя манера даватъ».

И вотъ, разсказываетъ Шагалъ, наступило время, когда надо было начать походить на взрослыхъ, стать такимъ, какъ они, и когда оказалось, что онъ ни на кого походить не въ состояни, сначала въ обыденной жизни, а потомъ и въ искусствъ.

Но потребовалась долгая школа неудачь для того, чтобы онь даль себь право внутренне остаться самимъ собою и чтобы завоевать это право во внъ. Шагалъ проваливается на экзаменахъ, не имъетъ успъха на выставкахъ, никъмъ не признанъ, не понятъ, покидаетъ школы и только, отчаявшись въ томъ, что онъ можетъ научиться кому нибудь подражать, даетъ волю своему я.

«Самое главное — искусство, живопись», думаетъ онъ, «но живопись, отличающаяся отъ какой бы то ни было существующей въ мірт. Но какая? Богъ — или кто, — не знаю, — дастъ ли мнт силу вдунуть въ мои полотна мое дыханіе, дыханіе мольбы и печали и скорби, мольбы о спасеніи и возрожденіи!»

«Искусство есть особое состояніе души», говорить онъ впослъдствіи, когда мольба его оказалась услышанной и полотна его съ фантастической реальностью возстановили куски ушедшаго времени,

Интересно въ книгъ описаніе внутренняго состоянія художника, его горънія, самозабвенія и забвенья всего окружающаго. Въ Россіи революція, власть Ленина и Троцкаго — Шагалъ ни о чемъ не слышитъ: онъ цълыми днями смотритъ на облака и мельничныя крылья. Позднъе, голодный, голый (буквально — Шагалъ не любитъ одежды, когда работаетъ), запершись у себя, онъ мъсяцами лихорадочно пишетъ безчисленные эскизы, похожіе на моментальные снимки сновидъній. Искусство подлин-

ная его жизнь, и потому внѣшнія препятствія для него только вѣхи, не позволяющія ему заблудиться на творческомъ пути. Бываетъ и невыносимо тяжело. Тогда Шагалу хочется припасть къ землѣ. «У насъ мертваго кладутъ на земь. Близкіе, тоже сидя на землѣ, рыдаютъ у его изголовья».

«И я люблю, припавъ къ землѣ, шептать ей свои печали и молитвы».

Какъ истинный художиикъ, Шагалъ видитъ и заставляетъ видъть другихъ то, о чемъ пишетъ, также, какъ онъ передаетъ красками то, что видитъ сквозъ себя. И о своей книгъ онъ говоритъ: «Эти страницы имъютъ тотъ же смыслъ, какъ полотна въ краскахъ».

Но современный человъкъ не замъчаетъ большую часть того, что попадаетъ въ поле его зрънія. Не все слышитъ. Его ощущенія притуплены. Слишкомъмного звуковъ и цвътовъ, и необходимо быть отчасти слъпымъ и глухимъ изъсамозащиты.

Такъ и съ книгами. Большинство ускользаетъ отъ вниманія. Но есть такія, которыя его приковывають, которыя ощущаешь и которыми живешь. Такова книга Шагала. Она лишній разъ убъждаетъ въ томъ, что правда побъждаетъ выдумку. Нѣтъ ничего занимательнѣй жизни.

Ек. Бакунина.

Marc Vichniak, Lénine (Coll. «Ames et Visages»), Librairie Armand Colin, 1932, 266 p.

Это біографія, основанная, повидимому, на достаточно полномъ изученіи источниковъ. Говорю: повидимому, т. к. въ книгъ только — по «модному» — совершенно устранены примъчанія, нътъ и

никакого списка источниковъ; это серьезный недостатокъ книги, содержащей довольно много фактическаго матеріала и написанной, въ общемъ, живо и интересно.

Авторъ, по его словамъ, лалекъ какъ отъ желанія морально «уничто жить» своего героя, вродъ того, какъ Тэнъ поступилъ съ Робеспьеромъ. такъ и отъ «толстовскаго» желанія свести его дъятельность къ стихійнымъ процесамъ исторіи. Авторъ «скорѣе приближается къ психологическому методу Бальзака». Однако настоящей «психологической біографіи» не получилось. Загадка психологіи Ленина. — соединеніе крайней доктринерской прямолинейности съ крайнимъ оппортунизмомъ, приводившимъ въ концѣ концовъ къ чему то вродъ издъвательства надъ той же самой доктриной, - эта загадка правильно указана, но мотивы этого противоръчія, въ которомъ заключается не только проблема личности Ленина, но и проблема его вліянія на массы и проблема его успъха -- остаются все-таки нераскрытыми. Авторъ правильно подчеркиваетъ роль идеи «профессіональныхъ революціонеровъ» въ развитіи политическихъ взглядовъ Ленина: эта его издавна излюбленная «организаціонная» концепція несомнінно облегчила ему разрывъ съ демократіей и истолкованіе диктатуры пролетаріата, какъ партійной диктатуры. Върно также указана связь этой идеи съ властолюбіемъ Ленина. При всемъ томъ, изумительная «приспособ ляемость» Ленина, - не только въ области политической морали, но и основполитическихъ принциповъ, -остается психологической тайной. Въ этой же связи необходимо отмътить слишкомъ поверхностное изложение вопроса объ отношеніяхъ между Лени -

нымъ и германскимъ правительствомъ въ 1917 г. и о его переходъ отъ «революціоннаго мира» къ капитуляціи передъ германскимъ имперіализмомъ. Достаточно отмѣтить фактъ хронологическаго совпаденія ленинскихъ «тезисовъ о миръ», требовавшихъ этой капитуляціи, какъ разъ съ моментомъ, когда могла явиться надежда на революцію въ Германіи, — съ берлинской забастовкой, (фактъ, скрытый въ изданіи сочиненій Ленина, путемъ очевидно намъренной игры съ датами по старому и новому стилю). - достаточно вспомнить о призывъ во время пораженія Германіи создать «трехмилліонную армію», чтобы идти на помощь «германскому народу» противъ «имперіализма» Антанты (до перехода власти къ либерально-демократическому правительству принца Макса Баденскаго, и паденія Людендорфа, посль котораго Ленинъ перешелъ къ революціонной политикъ въ Германіи), чтобы понять, что тутъ отнюдь не все можно объяснить однимъ «совпаденіемъ интересовъ» въ извъстные моменты между Ленинымъ и германскимъ командованіемъ.

А. Кулишеръ.

### L. F. Céline. Voyage au bout de la nuit. Denoêl et Steele. Paris, 1932.

Если парство небесное внутри насъ, то, навѣрно, и преисподняя не что иное, какъ опредѣленное состояніе нашего сознанія. Если рай совершенная любовь, изгоняющая всякій страхъ, то адъ, наъѣрно, совершенный страхъ, изгоняющій всякую любовь. И если человѣкъ, пребывающій въ аду, вздумалъ бы написать книгу, мы бы изъ нея узнали о томъ,

что никакой вообще любви въ мірѣ нѣть; что надъ людьми безраздѣльно властвуютъ трусость, низость и похоть; что человѣкъ для человѣка только фигура, внѣшнее явленіе, и потому поступки его, — всѣ, не сопровожденные доброжелательствомъ и не воспринимаемые съ симпатіей, —безсмысленны, противны или смѣшпы, какъ тѣлодвиженія танцующихъ въ ярко-освѣщенномъ залѣ, когда съ улицы, изъ-за толстыхъ стеколъ оконъ, не слышна вызывающая и объясняющая ихъ музыка.

Такою книгою, такимъ свидѣтельствомъ объ адѣ, и является «Путешествіе вглубь ночи» Селина.

Это книга замъчательная. Кажется, ничего равноцъннаго не появлялось во французской литературъ со времени Пруста. Не знаешь, о чемъ говорить, о талантъ-ли, о глубинъ, честности, — за ъ почему же такое расхожденіе во мнъніяхъ? Откуда это раздъленіе читающихъ на превозносящихъ и ненавидящихъ? И не въ отвътъ-ли на этотъ вопросъ ключъ къ правильному пониманію Селина?

Бардамю, очень молодой человъкъ, при объявленіи войны поступаеть въ армію добровольцемъ и попадаетъ фронтъ. Здъсь онъ испытываетъ не только животный страхъ за свою жизнь, но и ужасъ, чисто человъческій, оттого, что «такое» вообще возможно! Его окружаютъ милліоны обезумъвшихъ убійцъ, и онъ, Бардамю, не виноватъ въ томъ, что со всей своей трусостью и низостью (онъ готовъ дезертировать), не можетъ не видъть своего превосходства надъ ними, съ ихъ «sale bravoure», -- виновато его «усиленное сознаніе». Съ этого все и начинается. Не смердяковщина, а глубокая - слишкомъ глубокая для простого, дневного пониманія,

— любовь къ жизни заставляетъ его съ отвращеніемъ отвергнуть всѣ, такъ называемыя, высшія цѣнности, во имя которыхъ люди жизнь уничтожаютъ. Война кончается, Бардамю странствуетъ по свѣту, возвращается во Францію, становится врачемъ, — объ убійствѣ его «друга» Робинсона въ концѣ книги я ничего сказать не могу: надо прочесть, — но вездѣ и всегда онъ продолжаетъ видѣть міръ глазами человѣка, «вверженнаго во тьму внѣшнюю».

Вотъ за это многіе Селина и осуждаютъ. Они говорятъ, что міръ не такой, что есть въ мір' наука, благотворительность, искусство и другія «цівнности», что не все тьма и смрадъ, что книга эта дожь. Но въ пъйствительности Селинъ ничего о мірѣ, какъ таковомъ, не утверждаетъ, онъ говоритъ лишь о томъ, какъ представляется міръ его герою, и не его вина, если герой его въ аду и смотритъ на міръ изъ ада. Неправильно приписывать Селину обобщенія, которыхъ онъ не дълаетъ и которыя всегда и во всемъ - не только въ данномъ случаъ — ошибочны. Еще упрекаютъ Селина въ томъ, что онъ заводитъ человъка въ тупикъ и покидаетъ его: ну, хорошо, зависть, ненависть, убійство, -а что же дальше? Какой выходъ? --Но если для героя, для Бардамю, выхода и нътъ, — а если бы, вопреки основному замыслу романа, былъ. лучилась бы нестерпимая художественная фальшь. - то иля человъка вообще выходъ есть, и, конечно, книга Селина есть прежде всего книга о любви. о томъ, какъ страшно жить человъку безъ любви. Нъсколько строчекъ, посвященныхъ памяти, когда-то любившей Бардамю, проститутки Молли, лучшее тому свидътельство.

Лазарь Кельберинг.

François Mauriac. Le Noeud de Vipéres (roman). Grasset, 1932. Commencements d'une vie. Grasset, 1932. Le Mystère-Frontenac. Grasset, 1933.

Франсуа Моріакъ выпустилъ за послъдніе годы три новыхъ книги: два романа и опытъ художественной автобіографіи. Явленіе не совсъмъ обычное лаже для французскихъ романистовъ, при всей ихъ плодовитости; явленіе, вызывающее лаже опасенія -- не пошло ли количество во вредъ качеству. Но Моріакъ, повипринадлежитъ къ семьъ димому, тъхъ неутомимыхъ тружениковъ (и не только въ смыслѣ внѣшняго мастерства), которыми въ правъ гордиться французская литература (Бальзакъ, Золя, Франсъ). Всъ три отчетныхъ книги объединены общностью темы и свидьтельствують о большой духовной работъ, продъланной Моріакомъ, и о значительномъ и новомъ ростъ этого замѣчательнаго писателя. Книги эти какъ бы образують одно цълое и являются завершеніемъ извѣстнаго періода творчества ихъ автора. Этотъ періодь, начавшійся года три тому назадъ романомъ «То, что было потеряно» (Се était perdu) характеризуется qui подлинной внутренней зрълостью и нъкимъ очищеніемъ героевъ Моріака. Конечно, и въ болъе раннихъ его книгахъ звучала та же тема, и страсти его героевъ были попытками того же освобожденія отъ власти вещнаго міра (того, что самъ Моріакъ назвалъ въ «Началъ одной жизни» — échappement). Но все же именно страсти волновали дъйствующихъ лицъ прежнихъ его романовъ, руководили до конца ихъ поступками, и только смутно проступалъ подлинный религіозный смыслъ ихъ исканій.

Новый этапъ развитія Моріака сопровождается т. обр. передвиженіемъ центра тяжести. То, что было потеряно, но что оставило навсегда следъ въ душе человека, является теединственнымъ и большей частью явнымъ двигателемъ его героевъ. Особенно останавливаетъ вниманіе начало автобіографіи Моріака, охватывающее его дътскіе и юношескіе годы. Съ самыхъ раннихъ лътъ мучается онъ противоръчіями окружающей его жизни и находитъ разръшение своихъ сомнъній только въ молитвенномъ экстазъ. Но и отроческія его волненья и страсти свътятся все тъмъ же свътомъ - и только невозможность вырваться изъ житейской суеты и несправедливости (особенно подчеркнутыхъ провинціальнымъ бытомъ его родного города Бордо) заставляетъ его самого искать утерянный смыслъ въ погружени въ самую глубь грѣшной и злобной жизни. Автобіографичность зд'єсь отходить на второй планъ (впрочемъ, самъ авторъ оборвалъ свое жизнеописаніе, чувствуя, что онъ его «романтизируетъ»), но передъ нами яснъе возникаетъ образъ его героя, постоянно того же. Въ «Змънномъ Гнъздъ» мы видимъ его снова, но уже на днъ паденія, не любящаго ниинтересующагося лишь своимъ спокойствіемъ и несчастьями другихъ и въ свою очередь ненавидимаго всъми, даже собственными дътьми. Но въ его душъ полной ненависти, злобы и мелочности все то же страстное желаніе иной, болъе совершенной любви, чъмъ та, которую онъ могъ бы получить отъ окружающихъ. Все чаще и чаще обращается онъ къ религіи — и предсмертный его дневникъ уже показываетъ его очистившимся, преображеннымъ. «Онъ сошелъ съ ума» — рѣшаютъ его дѣти и на этомъ основаніи оспариваютъ его завѣщаніе. Въ «Тайнѣ Фронтенаковъ» сомнѣнія и очищеніе сыновей Фронтенаковъ происходятъ въ болѣе спокойной формѣ. Семья здѣсь не является препятствіемъ; наоборотъ, тайна кровнаго родства, дающая знать о себѣ въ критическія минуты жизни, объясняетъ каждому изъ нихъ по своему смыслъ земного существованія, и приводитъ къ религіи даже отошедшаго отъ нея вполнѣ, литератора Ива.

Религіозность Моріака, конечно, тѣсно связана съ католическимъ воспріятіемъ міра и самой религіи. Но она лишена какихъ бы то ни было догматизма и тенденціозности. Глубокое личное переживаніе дізлаеть чуть ли не каждую главу трехъ его книгъ по новому убъдительной и проникновенной. По новому затрагиваетъ насъ и форма, приданная имъ его книгамъ. Даже романы его не вполнъ соотвътствуютъ объективно повъствовательному жанру. Повсюду у Моріака прорывается моментъ исповъди: значительная часть «Змъинаго гитада», иткоторыя главы «Тайны Фронтенаковъ» и особенно «Начало одной жизни», въ концѣ концовъ и представляють собой такую исповъдь.

Юрій Мандельштамъ.

Jacques Chardonne. L'amour du prochain. Chez Grasset. 1933.

Шардоннъ за послѣдніе годы выдвинулся болѣе, чѣмъ кто-либо другой, изъ числа французскихъ романистовъ, за исключеніемъ Моріака и недавно прославившагося Селина. Автору «Эпиталамы» и «Клэръ» свойственна особая, мъткая и формулообразная манера письма, что дало поводъ нъкоторымъ критикамъ посовътовалъ ему написать книгу афоризмовъ. Шардоннъ послушался и гыступилъ въ роли «моралиста», какъ это понималось въ XVII стольтіи.

Къ сожалѣнію, его попытка оказалась сравнительно неудачной — при тѣхъ требованіяхъ, какія именно ему предъявляешь. Повидимому онъ все же въ осьовъ своей романистъ, и прекрасныя его формулы были только выводами изъ чисто беллетристическихъ ситуацій. Быть можетъ, онъ и нѣсколько исчерпался въ своихъ книгахъ, и та сплошная насыщенность, какую ожидаешь гайти въ сборникъ афоризмовъ, теперь уже для него недостижима. Едва ли онъ и политическій мыслитель, а о политикъ говорится слишкомъ много.

Все же встръчаются у него отдъльныя острыя замъчанія, напоминающія Піардонна-романиста. Среди нихъ — мысль о «брачной любви» (рassion conjugale), свойственной только женщинамъ. Есть типъ женщины, которая булучи къ мужу по существу равнодушна, страстно цъпляется за него и съ нимъ не могла бы разстаться. Другое, на мой взглядъ, правильное и тонкое наблюденіе — что «немного людей достаточно сильныхъ для того, чтобы быть добрыми».

Даже и въ области политики у него бываютъ удачныя формулы. Одна изъ гихъ, какъ бы итогъ множества споровъ — о «легкости любви къ человъчеству» (l'amour de l'humanité est facile). Интересно мнѣніе, что нѣмецкіе промышленники, инстинктивно-слѣпо, но словно предугадывая событія, сами произвели «пятилѣтку», въ видѣ грандіознаго плановаго «грюндерства», гото-

вя почву для праваго или же лѣваго Сольшевизма. Все это было написано до Хитлера.

Обидно только, что истинную «люсовь къ ближнему» Шардоннъ увидалъ въ дъятельности Сталина, признавая его жестокость и ошибки. Такія сужденія не слъдовало бы высказывать писателю вдумчивому, проницательному и человъчному.

Ю. Ф.

М. Слонимъ. Портреты совптскихъ писателей. Парабола. Парижъ. 1933.

Книга весьма добросовъстная и въ высшей степени... удобная. Хочется сказать: «сидя у себя дома», въ теченіе какого-нибудь часа знакомишься со всей галлереей совътскихъ авторовъ, такъ что и «знанія пріобрълъ» и «ъхать никуда не надо».

Впрочемъ. «портреты» для книги М. Слонима названіе не совсъмъ удачное. Образы поэтовъ и писателей не оживаютъ, представленія о каждомъ изъ нихъ, какъ о личности, у читателя не склапывается. Эти очерки по замыслу скорфе психологическіе этюды, но въ такомъ случав ихъ авторъ слишкомъ схематиченъ; въ его передачъ почти отсутствують тв нюансы, изъ которыхъ составляется душевный обликъ отдъльнаго неповторимаго человъка, и сохранены лишь черты, такъ сказать, униперсальныя, а что изобразишь съ помощью универсальныхъ чертъ, когда дъло касается, напримъръ, Пастернака?

Но не будемъ придирчивы. Книга въ общемъ полезная, интересная, и читается съ удовольствіемъ.

J. K.

### В. Корсакъ. «Подъ новыми звъздами». Парижъ. 1933.

Это уже седьмая книга В. Корсака, все о томъ же — объ Исходъ, о великой и гражданской войнъ. Авторъ сумълъ найти скромную и пріятную манеру повъствованья, книги его читаются съ интересомъ, и, въроятно, будутъ читаться много лътъ спустя, въ Россіи.

Не ставя себѣ никакихъ аналитическихъ заданій, В. Корсакъ рисуетъ намъ жизнь — въ новой книгѣ — русскихъ раненыхъ, эвакуированныхъ англичанами въ Египетъ и, сама по себѣ, его тема связывается съ трагедіей Россіи — всеобщей и личной. Многіе, конечно, читая «Подъ Новыми Звѣздами», вспомнятъ все, что случилось съ ними тринадцать лѣтъ назадъ.

Ю.Т.

«Неводъ». 3-ій Сборникъ Берлинскихъ Поэтовъ. «Слово». Берхинъ 1933.

Печатая свои стихи подъ одной обложкой (даже дѣлая это только по причинамъ внѣшнимъ), берлинскіе поэты какъ-бы разрѣшаютъ отнести нѣкоторыя общія соображенія ко всѣмъ и къ каждому изъ нихъ. Впечатлѣніе отъ сборника болѣе опредѣленно-безрадостное, чѣмъ отъ двухъ предыдущихъ («Новоселье», «Роща»). Какая то твердость, тяжесть — отсутствіе «прозрачности» — все это при наличіи даже нѣкотораго мастерства (Піотровскій, Джанумовъ).

Всѣ стихи въ сборникѣ написаны какъ-бы до «передышки», — которая наступаетъ въ жизни каждаго поэта (въ извѣстномъ смыслѣ даже въ жизни дружественной группы поэтовъ) имен-

но въ тотъ моментъ, когда съ одной стороны преодолѣны трудности, съ другой утеряна наивность, найдена какая-то псевдо-личная форма — вѣрнѣе, пріемъ. Въ «Неводѣ» никто еще не «остановился», — и по совѣсти говоря, только двумъ-тремъ изъ поэтовъ хочется пожелать этого — остальные очевидно всегда будутъ длинно и тягостно пересказывать свое и чужое, вызывая у недоумѣвающаго читателя вопросъ: «Какъ имъ не лѣнь? столько словъ, фразъ, строкъ»?..

Николай Бълоцвътовъ — несомнънно самый поэтически-одаренный — ему особенно нуженъ переломъ въ его поэтической судьбъ. Его стихи въ «Неводъ», не то что разочаровываютъ — они какъ-бы разоблачаютъ его самого. Пріемъ — у него уже почти очевидно пріемъ, и все таки надо сознаться, что нъкоторыя строчки въ его стихахъ напъвно запоминаются:

«Оно чудеснъйшее изъ именъ. Какъ мальчикъ бъленькій, какъ приближенье

Къ затихшей спаленкъ»...

Все таки за словомъ «шармъ» кроется довольно сложное понятіе. Очень безхитростны и свѣжи стихи Софіи Прегель. У нея часто тема дѣтства, грусть по чему то наивному, непосредственному и очень хорошему. Читателю передается эта чистая грусть. Воздухъ этихъ стиховъ поистинѣ «съ дѣтства памятно - живой». Запоминаются отдѣльныя строки у Георгія Раевскаго, случайнаго участника этихъ сборни - ковъ.

На мгновеніе останавливаетъ вниманіе стихотвореніе Викторіи Эрденъ:

«Если грянетъ вновь война, Выйдемъ дъвочки изъ разныхъ странъ».

Слышится въ этомъ какая-то, глубинно-женская нота — та, что внѣ обычной лирики.

Л. Чер.

«Скитъ». Прага. 1933.

На всемъ сборникъ — какъ бы тънь поэзіи — Маяковскаго-Пастернака-Цвътаевой. Языкъ рѣзко отличается отъ созерцательной поэзіи эмиграціи. И матерія нѣсколько иная — болѣе упругая. Но — общее впечатлѣніе — во имя чего разрывать словесную ткань, какъ дѣлаетъ В. Лебедевъ, напримѣръ? Сказать, собственно, ни ему, ни другимъ участникамъ сборника почти нечего. Хочется все-же отмѣтить Владиміра Мансвѣтова.

Душа незамѣтно терялась; взамѣнъ ей Стихи изо рта выходили, какъ паръ.

Если это и грубо, то все-же какая то душа, какъ будто присутствуетъ и здѣсь. Есть «что» терять, чего нельзя сказать о другихъ.

Все-же есть что-то «отъ земли» — въ лучшемъ смыслъ этого слова — почти у всъхъ пражскихъ поэтовъ чувствуется атмосфера близости къ первоисточникамъ.

A. P.

«Новь». Сборникъ произведеній молодежи. Ревель. Эстонія. 1933 г.

Выпущенные ко дню русской культуры сборники «Новь» заполнены, главнымъ образомъ, стихами и прозой, обращен-

ными къ Россіи. Читая эти сборники. думаешь о разбросанной по разнымъ угламъ пишущей русской молодежи. Въ прозъ и особенно въ стихахъ преобладаетъ ощущение почти русской приролы (васильки, проселочныя дороги, сънокосы), что невольно трогаетъ. Выдълять какія либо отдъльныя имена было бы преждевременно, но почти всъмъ хотълось бы повторить **участникамъ** слова Н. Гумилева о томъ, что стихи нужны поэту, т. к. они — обратная сторона молитвы, и что надо учиться писать стихи, которые лвчать душу. Это же можно отнести и къ прозъ и къ статьямъ мололыхъ авторовъ о литературъ.

A. B.

Антологія новой югославянской лирики.

Изданіе союза русских писателей и журналистов в Югославіи. Епліраду, 1933.

Переводъ И. Голенищева-Кутузова, А. Дуракова и Е. Тауберъ.

Вышедшая недавно въ Бълградъ антологія новой югославянской лирики должна была бы отличаться отъ другихъ подобныхъ попытокъ. Дъйствительно, составлена она не профессіональными переводчиками, а лицами, оригинальные стихи которыхъ не разъ появлялись въ печати, между тъмъ получился у нихъ всего лишь рядъ добросовъстныхъ, но чисто ремесленныхъ работъ.

Мало того, съ технической стороны переводы далеко не всегда безукоризненны (впрочемъ, не зная подлинниковъ, сужу о вошедшихъ въ сборникъ стихахъ, какъ о самостоятельныхъ произведеніяхъ). Наиболѣе удачны, пожалуй, переводы И. Голенищева-Кутузова изъ Назора и А. Дуракова изъ Жуманчича (хотя въ одномъ изъ послѣднихъ непріятно поражаетъ форма «Отче Нашъ», употребленная въ именительномъ палежѣ).

Но главной цъли - ознакомить русскихъ читателей съ новой югославянской лирикой — переводчики все же Молодая поэзія Югославіи вестигли. гредставлена ими полно и разнообразно. Поражаетъ все же нъкоторая обшая неэрълость, свойственная всъмъ переведеннымъ авторамъ. Ни мистицизмъ Войновича, ни патріотизмъ Дучича, ни любовная лирика Десанки Максимовичъ не отличаются особой глубиной и своеобразіемъ. Можетъ быть, это объясняется молодостью самой югославянской поэзіи. Наиболѣе характерными и сильными показались мнъ стихи того же Назора и циклъ «Серебряная дорога» Густава Крклеца.

Юрій Мандельштамъ.

### II. Ставровъ. «Безъ послюдствій». Парижъ. 1933 г.

Довольно часто (и всегда неизвъстно — откуда — отъ кого — и куда —) появляются на парижскомъ «рынкъ» тоненькія, съро-бълыя книжки совсъмъ не плохихъ и совсъмъ ненужныхъ стиховъ. Нъкоторыя останавливаютъ вниманіе — не крикливо, но скромно и настойчиво, — заставляя перечесть еще разъ то, по чему привычно скользятъ глаза.

Человъческіе документы — какъ принято повторять — чаще всего свидътельствующіе объ одиночествъ, недоумъніи. Цънность этихъ книгъ какъ-бы измъряется тѣмъ, насколько они не похожи на «стандартный» безысходно-порядочный парижскій стихъ.

П. Ставровъ, въ своихъ неуклюжихъ, не всегда обоснованно - путанныхъ стихахъ, производитъ впечатлъніе такого литературнаго отшельника, котораго не коснулись ни лоскъ, ни болъзнь этого поэтическаго «въка». Тема его книги (есть въ ней что то основное, связанное неподдъльнымъ чувствомъ) — внутренне продолжаетъ — или върнъе «сохраняетъ» тему Анненскаго. Нъкоторыя строки «звучатъ» совсъмъ по Анненскому:

На той стѣнѣ блѣднѣлъ разсказъ Больной и выдуманной птицей, И потому ему не разъ, Но каждымъ вечеромъ томиться.

Если это и сознательно, то въдь въ выборъ учителя чувствуется и поэтическая воля автора и матерія его — то, изъ чего онъ спъланъ...

Стиховъ — цъликомъ почти нътъ въ книгъ. Строчки есть стыдливо-ръзкія:

... И вдругъ такое обнищаніе, Что и поспъшный счетъ потерь, Звучитъ послъднимъ подаяньемъ.

Человъка-поэта тоже трудно разглядъть. Не только изъ за скомканности чувствъ и словъ, но — глубже — изъ-за чрезмърной «атмосферичности» стиховъ. Есть что-то отъ Пастернака въ этой нервной передачъ ощущеній.

Кажется, все таки, что поэзія «относится» къ автору «Безъ послъдствій» не совсъмъ такъ, какъ къ большинству. Можетъ быть и коснулась она его только случайно — острымъ и неудобнымъ своимъ угломъ, но за этотъ «выступъ»

стоитъ ухватиться — можно на немъ и удержаться, хотя силъ (и поэта, и человъка) на это понадобится не мало.

Л. Червинская.

А. Съдыхъ. «Люди за бортомъ». Изд. Ореста Зелюка. Парижъ. 1933.

Книгу А. Сѣдыхъ очень полезно прочесть тѣмъ, кто живетъ внѣ Франціи и Парижа и сюда стремится. Она очень живо отражаетъ трудовой эмигрантскій бытъ и, когда суждено будетъ кончиться годамъ изгнанія, останется о немъ воспоминаніемъ. Герои же книги, разбросанные въ настоящее время по Франціи, признаютъ удачнымъ свое изображеніе. А. Сѣдыхъ отличный фотографъ, умѣющій придать своимъ персонажамъ душевный обликъ.

Вообще вся книга А. Съдыхъ проникнута теплотою, любовнымъ отношеніемъ къ человъку. Тъ, кто въ книгъ узнаютъ себя, оцънятъ это, и это будетъ лучшей наградой автору; другихъ онъ можетъ быть выведетъ изъ состоянія обычнаго равнодушія, и это будетъ его заслугой.

Книга хорошо издана и въроятно найдетъ широкій кругъ читателей не только среди людей, очутившихся за бортомъ.

 $E\kappa$ , B.

### О. С. Трахтеровъ. «Мысли и Тревои». Парижъ 1933.

«Авторъ книги не преслъдуетъ никакихъ особыхъ цълей, онъ руководствуется лишь однимъ — дать будущему пытливому историку эмиграціи дополнительный матеріалъ». Матеріалъ этотъ далеко не первоклассный. На протяженіи 229 страницъ собраны писанія самаго разноцѣннаго-порядка: доклады, рѣчи, некрологи, статьи и рецензіи, среди которыхъ нѣкоторый интересъ представляютъ собой данныя по дѣлу объ убійствъ кубанскаго дѣятеля Рябовола и статьи по спеціально-юридическимъ вопросамъ.

Не очень содержательно воспоминанье, о встрѣчѣ автора, тогда еще 23-лѣтняго юноши, съ Л. Н. Толстымъ. (Разговоръ въ поѣздѣ на станціи «Тула»). «Чѣмъ занимаетесь? — Нѣсколько дней тому назадъ сталъ помощникомъ присяжнаго повѣреннаго». На лицѣ Льва Николаевича мой послѣдній отвѣтъ отразилъ непріятное впечатлѣніе. — А вы читали Раблэ — Нѣтъ»... Далѣе Толстой, приведя два общеизвѣстныхъ казуса изъ Раблэ, высказалъ нѣсколько обычныхъ своихъ мыслей относительно судовъ и правосудія.

Языкъ книги оставляетъ желать лучшаго: «Злые языки говорятъ, что народъ, возглавляемый совътской властью, былъ лишь изученъ императорскимъ правительствомъ и царской полиціей», или: «въ полномъ сознаніи происходящаго, онъ самъ пресъкъ дальнъйшія мученія».

A, B

Vera Charnasse. Le Mal Irréparable. Fayard. 1933.

Литературный дебютъ нашей соотечественницы имѣлъ нѣкоторый успѣхъ и въ критикѣ и въ публикѣ.

Тема не совствить обычная. Молоденькую проститутку плънилъ одинъ изъ ея случайныхъ постителей. Она его потеряла изъ виду, однако, забыть не могла. Затъмъ, спасенная «изъ омута»

извъстнымъ ученымъ, весьма благороднымъ человъкомъ, она — послъ десяти лътъ спокойной и ровной съ нимъ жизни — увлекается его другомъ и къ послъднему не безъ колебаній уходитъ. На свою бъду она признается возлюбленному, что онъ — «тотъ самый». Но другъ избалованнъе, самолюбивъе мужа и не можетъ примириться съ ея прошлымъ.

Книга несомивнно занимательная, Переписка героевъ въ «періодъ колебаній» мив представляется наиболве удавшейся ея частью.

C. T.

J. de Lacretelle. Les Hauts-Ponts II. Les Fiancailles, N. R. F. 1933.

Эта книга — продолженіе «Сабинъ», о которой уже въ «Числахъ» писалосъ.

Второй романъ явно подчеркиваетъ недостатки перваго — вялость, растянутость, черезчуръ умышленную старомодность. Достоинства же перваго — скромность, авторское безпристрастіе, ровное теченіе событій — кажутся излищними въ произведеніи, превраща ющемся въ эпопею.

Героиня «Помолвки», Лизъ, хочетъ выкупить проданное родителями имѣніе, выйдя богато замужъ, и съ неубѣдительной наивностью въритъ каждому очередному «ухаживателю», ни одинъ изъ которыхъ отнюдь не собирается жениться. Тема чуть-чутъ комическая распыляется на мелкія драмы. Особенно не довъряешь послѣдней — героиню соблазняетъ поклонникъ умершей ея матери, человъкъ женатый и нисколько ею нелюбимый.

Ю. Ф.

## Иванъ Болдыревъ

† 19 мая 1933 г.

Когда по своей волѣ уходитъ изъ жизни человъкъ общительный, личноблизкій какой нибудь средѣ, оставшіеся испытываютъ грустно-знакомое чувство пустоты, нелоумънія. Когда-же такъ умираетъ человъкъ скрытный. замкнутый въ своемъ узкомъ кругу --человъкъ всъмъ почти знакомый, жившій олной жизнью съ нами, мучившійся тъмъ же и такъ-же, какъ всъ -- и въ то же время всегда въ сторонъ, ни къ кому почти близко не подошедшій, не полпускавшій къ себъ — къ этому чувству примъшивается еще и смутное сознаніе какой-то общей, непонятной, невольной вины... Такъ близко рядомъ и никто не зналъ.

(Иванъ Болдыревъ Андреевичъ Шкоттъ) былъ извъстенъ многимъ, какъ начинающій писатель (умеръ онъ молодымъ, тридцати лътъ). Въ широкой литературной средь его встръчали мало. Тъ, кто знали его ближе, помнятъ о немъ, какъ о человъкъ сдержанномъ, скромномъ, спокойно-благородномъ. Говорять, что онъ много, съ выборомъ читалъ, много писалъ, хотя въ печати онъ почти не появлялся. Года три тому назадъ Болдыревъ выпустилъ свою первую книгу, повъсть «Мальчики и лъвочки». Основное впечатлъніе отъ этой книги (которой были посвящены сочувственныя рецензіи и вечеръ въ кружкъ «Кочевье»): большая точность, правильность ощущеній, върный тонъ, прикосновеніе къ основному, безъ нескромнаго навязыванія своихъ отвътовъ на «главные вопросы».

Послѣ этого о Болдыревѣ читатели почти не слыхали. Можетъ-быть, онъ чего-то ждалъ отъ своихъ дальнѣйшихъ литературныхъ опытовъ, можетъ быть, готовился къ чему-то. Неизвѣстно теперь.

Умеръ Болдыревъ (отравившись вероналомъ), какъ бы «наканунъ» — многое и въ жизни, и въ творческомъ ея преломленіи осталось непроявленнымъ, неоконченнымъ. Ушелъ онъ тогда, когда было еще о чемъ пожалѣть, когда все же трудно было разставаться съ жизнью, даже тяжелой.

Біографія послѣднихъ лѣтъ Ивана Шкотта во многомъ внѣшне похожа на біографіи большинства. Съ одной стороны тяжелый физическій трудъ — съ другой занятія на техническихъ курсахъ — надежда выбиться, стать «какъ всѣ». Внутренне — это путь знакомый всѣмъ безъ исключенія (молодымъ и заслуженнымъ, талантливымъ и бездарнымъ) писателямъ — особенно въ эмиграціи — стремленіе примирить житейское съ «жизненнымъ» — что-то, вопреки всему, до конца сохранить.

Кто-то (въ частномъ разговорѣ) назвалъ причину самоубійства «оффиціальной». Слово случайно-вѣрное. Если надвигающаяся глухота и была поволомъ къ добровольной смерти, то всеже, не будь замкнутой, вынужденно мелочной жизни, не будь страха передъ компромиссомъ, — быть можетъ...

Самоубійство ничего не объясняєть и никому не поможеть понять. Но нельзя не подумать о томъ медленномъ и ужасномъ опытѣ (еще задолго до свердившагося, конечно) — объ одинокой

«борьбѣ съ призраками» — о грустной, разоблачающей работѣ сознанія — до рѣшенія, до воли.

Такая смерть вызываеть чувство не жалости, а сожальнія, смъщаннаго съ невольнымъ уваженіемъ къ тому, что было «до», къ тому, что навсегда останется нераскрытымъ, непонятымъ (даже сочувствіе до конца невозможно) — и все же какой то тънью ложится на всъхъ, кто узналъ или узнаетъ не о смерти Ивана Болдырева, а о тяжелой нераздъленности нашей общей судьбы.

I. 4.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| Екатерина Бакунина                      | 5   |
|-----------------------------------------|-----|
| Зинаида Гиппіусъ                        | 6   |
| Валерьянъ Дряхловъ                      | 8   |
| Владиміръ Злобинъ                       | 10  |
| Антонинъ Ладинскій                      | 12  |
| Юрій Мандельштамъ                       | 14  |
| Николай Оцупъ                           | 16  |
| Борисъ Поплавскій                       | 17  |
| Софія Прегель                           | 20  |
| Георгій Раевскій                        | 22  |
| Лидія Червинская                        | 24  |
| Николай Щеголевъ                        | 26  |
|                                         |     |
| Ал. Буровъ — Мужикъ и три собаки        | 27  |
| Ит. Демидовъ — Живая улика              | 50  |
| А. Ремизовъ — Шишъ еловый               | 57  |
| В. Самсоновъ — Сказочная принцесса      | 84  |
| Ю. Фельзенъ — Письма о Лермонтовъ       | 91  |
| С. Шаршунъ — Отрывки изъромана          | 107 |
|                                         |     |
| Ник. Оцупъ — Изъдневника                | 130 |
| Б. Поплавскій — Человъкъ и его знакомые | 135 |
| Ю. Терапьяно — «На Балканахъ»           | 139 |
| Антонъ Крайній — Современность          | 141 |
| М. Канторъ — О Гете                     | 146 |

| Г. Ландау — Культура слова какъ культура лжи                       | 154        |
|--------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                    | 168        |
|                                                                    | 172        |
|                                                                    | 170        |
| B. Dengale — Sambika O maranb                                      | 111        |
| А. Ремизовъ — Пятидесятилътіе со дня смерти Тургенева              | 179        |
| Л. Кельберинъ — Федоровъ и современность                           | 18         |
|                                                                    | 183        |
|                                                                    | 187        |
|                                                                    | 187        |
| • "                                                                | 188        |
|                                                                    | 189        |
| •                                                                  | 190        |
|                                                                    | 191<br>194 |
|                                                                    | 195        |
|                                                                    | 195        |
|                                                                    | 196        |
|                                                                    | 197        |
|                                                                    | 197        |
| По литературнымъ собраніямъ                                        | 197        |
|                                                                    | 200        |
| Игорь Чиновъ — Отвлеченіе отъ всего                                | 206        |
| <b>А. Гингеръ,</b> Б. Поплавскій, С. Шаршунъ — Перевозъ № 11. Трое | 209        |
| Ю. Терапьяно — Д. С. Мережковскій. «Лисусъ еНизв'юстный»           | 214        |
| Л. Кельберинъ — М. Цетлинъ. «Декабристы»                           | 216        |
|                                                                    | 217        |
|                                                                    | 218        |
|                                                                    | 219        |
|                                                                    | 220        |
|                                                                    | 221        |
|                                                                    | 222<br>223 |
|                                                                    | 223<br>224 |
|                                                                    | 224<br>225 |
|                                                                    | 226<br>226 |
|                                                                    | 225        |
|                                                                    | 227        |

| Р. — «Скитъ»                                            | 228                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| В. — «Новь»                                             | 228                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| . Мандельштамъ — «Антологія новой югославянской лирики» | 228                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Червинская — П. Ставровъ. «Безъ послъдствій»            | 229                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Φ. – J. de Lacretelle. «Les fiançailles»                |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ч. — † Иванъ Боллыревъ                                  | 232                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                         | В. — «Новь»  Мандельштамъ — «Антологія новой югославянской лирики»  Червинская — П. Ставровъ. «Безъ послъдствій»  Бакунина — А. Съдыхъ. «Люди за бортомъ»  В. — О. С. Трахтеревъ. «Мысли и тревоги»  Т. — Véra Charnasse. «Le mal irréparable»  Ф. — J. de Lacretelle. «Les fiançailles» |

# поступили для отзыва отъ книжн. Дъла «домъ книги», парижъ:

Купринъ. Юнкера. Романъ. Изд. «Возрожденіе», Парижъ.

Тарусскій. Дорогой дальней. Романъ. Складъ изданія «Возрожденіе». Парижъ.

Чебы шевъ. Далекая быль. Воспоминанія. Складъ изданія «Возрожденіе», Парижъ.

Шолоховъ. Поднятая цълина. Романъ. 2 т. т.

Ген. Даниловъ. Русскіе отряды на французскомъ и македонскомъ фронтахъ.

Эссадъ Бей. Сталинъ. Изд. «Филинъ», Рига.

В. К. Чхеидзе. Страна Прометея. Романъ. Изд. «Слово», Шанхай.

Наживинъ. Іудей. Романъ въ 2 т. т., Изд. «Грамату Драугсъ». Рига.

Шолоховъ. Тихій Донъ. Романъ. Т. 3-ій. Гихлъ. Москва.

Бабель. Одесскіе разсказы. Гихлъ. Москва.

Дювернуа. Рерихъ. Парижъ.

Рыченковъ. Лемносское сидъніе. Складъ изданія «Возрожденіе», Парижъ.

Акулининъ. Ермакъ и Строгановы. Складъ изданія «Возрожденіе», Парижъ.

В с. Ивановъ. Дъло человъка. Опытъ философіи культуры. Харбинъ.

Проф. Ф. Бетексъ. Пъснь творенія. Изд. «Мечъ Гедеона». Харбинъ.

«Литературное Наслѣдство» № 4/6. (Гетевскій). Изд. Журнально-газетнаго Объединенія. Москва.

Герценъ. Былое и Думы. 3 т. т. Изд. «Академія», Москва.

«Звенья», кн. 2-ая. Изд. «Академія», Москва.

Гвоздевъ и Піотровскій. Исторія европейскаго театра. Изд. «Академія», Москва.

Салтыковъ-Щедринъ. Неизвъстныя страницы. «Академія», Москва. Рыбниковъ. Загадки. «Академія», Москва.

Эпиграммы и сатиры. 2 т. т. «Академія», Москва.

Гульбисъ. Новое государство. Романъ. Изд. «Жизнь и Культура», Рига.

Бакунина. Тъло. Романъ. «Парабола», Берлинъ-Парижъ.

Березовскій. Красная шкатулка. Романъ. «Парабола», Берлинъ-Парижъ.

Дандре. Анна Павлова. «Петрополисъ». Берлинъ.

В л. Крымовъ. За милліонами. Романъ трилогія. «Петрополисъ», Берлинъ.

Корсакъ. Подъ новыми звъздами. Романъ. Изд. «Москва», Парижъ.

Кузнецова. Прологъ. Романъ. Изд. «Современныя Записки», Парижъ.

Мих. Цетлинъ. Декабристы. Изд. «Современныя Записки», Парижъ.

Кунина. Только факты, сэръ. Романъ. «Парабола». Берлинъ-Парижъ.

«Неводъ». 3-ій сборникъ берлинскихъ поэтовъ. «Слово», Берлинъ.

Шота Руставели. Носящій Барсову Шкуру. Пер. К. Бальмонта. Изд. Хеладзе. Парижъ.

Сліозбергъ. Дъла минувшихъ дней. Записки русскаго еврея. Парижъ.

Слонимъ. Портреты совътскихъ писателей. «Парабола». Берлинъ-Парижъ.

Андрей Съдыхъ. Люди за бортомъ. Изд. О. Зелюка. Парижъ.

П. Тутковскій. Молотъ времени. Романъ. «Парабола», Берлинъ Парижъ.

О. Трахтеревъ. Мысли и тревоги. Сборникъ. Парижъ.

## "ПЕТРОПОЛИСЪ" Б Е Р Л И Н Ъ

#### книги по искусству: Фр. франки. Альтманъ. Еврейская графика ... 150.-Алтьманъ. Монографія ...... 125.— Аронсонъ, Маркъ Шагалъ, Моно-18.--графія ..... Аронсонъ. Современная еврейская 200.-графика ..... Всеволодскій - Гернгроссъ. И. А. Дмитревской ...... Графика Добужинскаго ...... 250.— Григорьевъ. Boui-bouis au bord de Пандре. Анна Павлова, Иллюстрированная моногр. ..... 100.— Лопуховъ. Пути балетмейстера .. 48.---Миклашевскій. Звуковое кино ... 15.---12.— Патуйе. Мольеръ въ Россіи ..... Фрески Дмитровскаго Собора во 25.— Владимиръ ..... Фридлендеръ. Подлинникъ и под-12. дълка ..... Серія открытокъ «Лики Россіи». (фотографіи) по ..... 1.50 поэзія: Axmatoba. Anno Domini MCMXXI, Бълая Стая, Четки по..... 12.— Блохъ. Мой городъ ..... Гумилевъ. Колчакъ, Къ синей звъздъ, Огненный Столпъ, Французскія народныя пъсни по ..... Карълинъ. Горькій цвѣтъ ...... 6.--Кузминъ. Глиняные голубки, Съ-18.ти по ..... 12.— Кузминъ. Параболы ..... Мандельштамъ. Стихи. ......... «Новоселье». Сборникъ берлин -9.--9 ---скихъ поэтовъ ..... 9.— Оцупъ. Въ дыму ..... Радлова. Богородицынъ Корабль 9.---Современные польскіе поэты. Ан-25.-тологія ...... Третьяковъ. Сонлицерой ...... 7.50 Памяти Маяковскаго. Сборникъ...

PETROPOLIS - VERLAG. A. G. Meinekestrasse 19,-BERLIN, W. 15

### Д. С. МЕРЕЖКОВСКІЙ

Т. І. Русская библіотека, Бълградъ.

## іисусъ Неизвѣстный

НЕИЗВЪСТНОЕ ЕВАНГЕЛІЕ

1. Былъ ли Христосъ. 2. Неизвъстное Евангеліе... 5. По ту сторону Евангелія.

### жизнь іисуса неизвъстнаго

1. Какъ Онъ родился. 2. Утаенная жизнь... 9. Его лицо (въ исторіи). 10. Его лицо (въ Евангеліи).

### ДЕВЯТАЯ КНИГА

# "ЧИСЕЛЪ"

продается во всѣхъ книжныхъ магазинахъ

ЕК. БАКУНИНА

тъло

романъ

А. БУРОВЪ

### Была Земля

романъ

Складъ изданія «ДОМЪ КНИГИ».

# ЧИСЛА

### СБОРНИКИ ЛИТЕРАТУРЫ, ИСКУССТВА И ФИЛОСОФІИ:

Адресъ Редакціи: 1, rue Jacques-Mawas, Paris XV.

Въ вышедшихъ книгахъ «Чиселъ» напечатали оригинальныя произведенія и отвъты на анкету слъдующіе авторы:

ГЕОРГІЙ АДАМОВИЧЪ, М. А. АЛДАНОВЪ, АН. АЛФЕРОВЪ, ВАДИМЪ АНДРЕЕВЪ, ЕК. БАКУНИНА, А. БАХРАХЪ, Н. БАХТИНЪ, М. Ю. БЕНЕДИКТОВЪ, А. БЕРЛИНЪ, П. М. БИЦИЛЛИ, Р. БЛОХЪ, ГР. П. БОБРИНСКОЙ, БОРИСЪ БОЖНЕВЪ, А. БРАСЛАВСКІЙ, И. А. БУНИНЪ, А. П. БУРОВЪ, В. ВАРШАВСКІЙ, В. В. ВЕЙДЛЕ, А. ВЕРИНГЪ, Ю. ВОЛИНЪ, КН. С. ВОЛКОНСКІЙ, З. Н. ГИППІУСЪ, И. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ, М. ГОРЛИНЪ, СЕРГЪЙ ГОРНЫЙ, М. ГОТЬЕ, ИГ. ДЕМИДОВЪ, В. ДРЯХЛОВЪ, М. ДУБИНСКІЙ, О. ДЫМОВЪ, ВАЛЬДЕМАРЪ ЖОРЖЪ, Б. К. ЗАЙЩЕВЪ, Б. ЗАКОВИЧЪ, ЗАЛКИНДЪ-АЛЕНИНА, ВЛАД, ЗЛОБИНЪ, ГЕОРГІЙ ИВАНОВЪ, М. Л. КАНТОРЪ, ДІАНА КАРЕНЪ, Л. КЕЛЬБЕРИНЪ, Д. КНУТЪ, А. КОРАЛЬНИКЪ, АНТОНЪ КРАЙНИЙ, Л. КРЕСТОВСКАЯ, ФР. КУБКА, А. КУЛИШЕРЪ, АНТОНИНЪ ЛАДИНСКІЙ, РЕНЭ ЛАЛУ, ГРИГОРІЙ ЛАНДАУ, ИВАНЪ ЛУКАШЪ, А. ЛУРЬЕ, В. МАРКОВИЧЪ, Л. МАРТЭНЪ-ШОФЬЕ, Д. С. МЕРЕЖКОВСКІЙ, Н. МИЛІЛОТИ, П. Н. МИЛІКОВЪ, К. В. МОЧУЛЬСКІЙ, Н. Д. НАБОКОВЪ, ИРИНА ОДОЕВЦЕВА, В. ОКСЪ, М. А. ОСОРГИНЪ, НИКОЛАЙ ОЦУПЪ, А. ПЕНЕРДЖИ, Р. ПИКЕЛЬНЫЙ, ПЕТРЪ ПИЛЬСКІЙ, ПАЛИСАДІЕВЪ, БОРИСЪ ПОПЛАВСКІЙ, СОФІЯ ПРЕГЕЛЬ, Г. РАЕВСКІЙ, Р. РЕЖАНЪ, А. РЕМИЗОВЪ, К. СЮАРЕСЪ, В. САВИНКОВЪ, Ю. Л. САЗОНОВА, ВАЛ. САМСОНОВЪ, В. СИРИНЪ, М. Л. СЛОНИМЪ, В. СМОЛЕНСКІЙ, Б. СОСИНСКІЙ, ЮРІЙ СОФІЕВЪ, К. СЮАРЕСЪ, В. ТАТАРИНОВЪ, Л. ТЕПЛИЦКІЙ, Ю. ТЕРАПІАНО, В. ТРЕТЬЯ-КОВЪ, Н. А. ТЭФФИ, Г. П. ФЕДОТОВЪ, КОРІЙ ФЕЛЬЗЕНЪ, Г. ФЕРСТЕРЪ, П. ФИРЕНСЪ, А. ФОРМАКОВЪ, С. ФРАНКЪ, АЛ. ХОЛЧЕВЪ, М. О. ЦЕТЛИНЪ, МАРИНА ЦВЪТАЕВА, Л. ЧЕРВИНСКАЯ, ИГ. ЧИННОВЪ, СЕРГЪЙ ШАРШИУТЬ, А. ШВЫ-РОВЪ, ЛЕВЪ ШЕСТОВЪ, И. С. ШМЕЛЕВЪ, А. ШТЕЙГЕРЪ, Н. ЩЕГОЛЕВЪ, В. ЯНОВСКІЙ И ДР.

ХУДОЖНИКИ: АНДРУСОВЪ, АРАПОВЪ, БЛЮМЪ, ВЛАМЭНКЪ, ГОЗІАССОНЪ, ГОНЧАРОВА, В. ГОТЬЕ, ДЕЛАКРУА, ДОБРИНСКІЙ, ДОМЬЕ, ДЮФИ, ЛЕВЪ ЗАКЪ, ИНДЕНБАУМЪ, ЛАНСКОЙ, ЛАРІОНОВЪ, ЛИПШИЦЪ, ЛУЧАНСКІЙ, ЛЮР-СА, МАНЭ, МАКО, МИЛЛІОТТИ, МИНЧИНЪ, МУСАТОВЪ, ДЕ ПИЗИСЪ, ПИ-КЕЛЬНЫЙ, ПИССАРРО, РЕНУАРЪ, СУТИНЪ, СЮРВАЖЪ, ТЕРЕШКОВИЧЪ, ТИ-ШЛЕРЪ, ЧАПСКІЙ, ШАГАЛЪ, ШИЛТЯНЪ, ЯКОВЛЕВЪ, ЦАДКИНЪ.

### книжное дъло "домъ книги", парижъ

### новинки нашего склада:

| Александровъ. Кто правитъ Россіей. (Правительственный аппа-    |            |
|----------------------------------------------------------------|------------|
| ратъ и сталинизмъ)                                             | 50.—       |
| Александровъ. Диктаторъ-ли Сталинъ                             | 6          |
| Е. Бакунина. Тъло. Романъ                                      | 20         |
| С. Березовскій. Красная шкатулка. Романъ                       | 23.—       |
| А. Буровъ. Была земля. Романъ                                  | 25.—       |
| Д. Ванчадзе. Проблема Кавказа                                  | 5.—        |
| Р. Гуль. Красные маршалы                                       | 23         |
| В. Дандре. Анна Павлова иллюстрирован. монографія              | 100        |
| Казачій Литературно-Общественный Альманахъ                     | 15         |
| Өома Кемпійскій. О подражаніи Христу                           | 12.—       |
| В. Корсакъ. Подъ Новыми Звъздами. Романъ                       | 33.—       |
| Вл. Крымовъ. За милліонами романъ трилогія                     | 00.        |
| т. 1-й Сидорово ученье                                         | 38.—       |
| т. 2-й Хорошо жили въ Петербургъ                               | 26.—       |
| т. 3-й Дьяволенокъ подъ столомъ                                | 38.—       |
| Г. Кузнецова. Прологъ. Романъ                                  | 20.—       |
| И. Кунина. Только факты, Сэръ                                  | 20         |
| Ф. Лумбергъ. Замъчательная книга О Жизни Іисуса Христа         | 13.—       |
| Марковъ А. Проф. Кризисъ Сельскаго хоз. въ СССР                | 5          |
|                                                                | 5.—<br>6.— |
| «Неводъ» 3-й сборникъ берлинскихъ поэтовъ                      | 5.—        |
| Г. Отманъ. Божественная литургія                               |            |
| И. Рудольфъ. Открытіе великой тайны бытія и Загробн. Жизни     | 7.50       |
| Шота Руставелли. Носящій Барсову Шкуру, пер. К. Бальмонта      | 150        |
| роскоши, изд. больш. формата съ рис. Зичи                      | 150        |
| Тоже въ пер. 175 фр. и                                         | 250        |
| Г. Сліозбергъ. Дъла Минувшихъ Дней. Записки Русскаго Еврея со  | 40         |
| вступительной статьей В. Жаботинскаго 2 т.т.                   | 60         |
| Г. Слюзбергъ. Баронъ Г. О. Гинцбургъ, его жизнь и дъятельность | 13         |
| Г. Сліозбергъ. Месть Спинозы за «Херемъ»                       | 5.—        |
| М. Слонимъ. Портреты Совътскихъ Писателей                      | 20.—       |
| Андрей Съдыхъ. Люди за бортомъ                                 | 20.—       |
| О. Трахтеревъ. Мысли и тревоги. Сборникъ                       | 15         |
| Павель Тутковскій. Молотъ времени, романъ                      | 20.—       |
| В. Федоровъ. Прекрасная Эсмеральда», повъсть                   | 15         |
| Мих. Цетлинъ. Декабристы (Судьба одного покольнія)             | 50         |
| Чернавина. Жена вредителя (въ печати)                          |            |
| «Числа» ЛитерХуд. Сборникъ. инига 9-ая                         | 25.—       |
| И. Эренбургъ. День Второй. Романъ                              | 65.—       |

на складъ всъ русскія изданія за рубежомъ.

**ПРІЕМЪ ЗАКАЗОВЪ НА ВСЪ КНИГИ И ПЕРІОДИЧЕСКІЯ ИЗДАНІЯ** ВЫХОДЯЩІЯ ВЪ С.С.С.Р.

БОГАТЫЙ ВЫБОРЪ ДОВОЕННЫХЪ И РЪДКИХЪ (АНТИКВАРНЫХЪ) ИЗДАНІЙ.

КАТАЛОГИ И ПРОСПЕКТЫ ВЫСЫЛАЮТСЯ БЕЗПЛАТНО.

<sup>&</sup>quot;MAISON DU LIVRE ÉTRANGER", 9, RUE DE L'ÉPERON, PARIS (6°)

# ЧИСЛА

«TSHISLA», 1, RUE JACQUES MAWAS, PARIS, XV.

РЕДАКТОРЪ: Н. А. ОЦУПЪ. СЕКРЕТАРЬ РЕДАКЦІИ: Е. В. БАКУНИНА. СЕКРЕТАРЬ ИЗДАТЕЛЬСТВА: А. КЛОДНИЦКАЯ, ГЕНЕРАЛЬНОЕ ПРЕДСТ-ВО: «ДОМЪ КНИГИ», 9, RUE DE L'EPERON PARIS И PETROPOLIS VERLAG A. G. BERLIN.

Стоимость экземпляра на бумагъ «Альфа» — 25 франковъ.

первой книгъ 286 СТР. И 18 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЙ (ОДНО ВЪ 3-хъ КРАСКАХЪ) ВЪ КНИГЪ ВТОРОИ-ТРЕТЬЕМ 336 СТР. И 26 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЙ (ДВА ВЪ 3-хъ КРАСКАХЪ) книгъ YETBEPTO M 288 СТР. И 20 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЙ (ОДНО ВЪ 4-хъ КРАСКАХЪ) Н Γ ъ И П 302 СТР. И 24 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЯ (ОДНО ВЪ 4-хъ КРАСКАХЪ) Ъ и и г ъ III E C T O 286 CTP. И 18 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЙ СЕДЬМОЙ-ВОСЬМОЙ ΒЪ книгъ

OCTAЮЩІЕСЯ ВЪ НЕБОЛЬШІОМЪ КОЛИЧЕСТВЪ ЭКЗЕМПЛЯРЫ ЭТИХЪ КНИГЪ МОЖНО ПОЛУЧИТЬ У Е. В. БАКУНИНОЙ, 4, RUE AUGUSTE BLANQUI GENTILLY (SEINE), FRANCE.

20 ВОСПРОИЗВЕДЕНІЙ

РЕДАКЦІЯ И КОНТОРА «ЧИСЕЛЪ» ОТКРЫТА ПО ЧЕТВЕРГАМЪ ОТЪ 6-7½ ч. I, RUE JACQUES MAWAS, PARIS, XV° РУКОПИСИ И ПИСЬМА НАПРАВЛЯТЬ СЕКРЕТАРЮ РЕДАКЦІИ ЕК. ВАС. БАКУНИНОЙ: 4, RUE AUGUSTE BLANQUI GENTILLY (SEINE) FRANCE.

Le Gérant: J. Dobrinsky.

290

C T P.

И